

تأبيف

# الكتورمياب

خريج جامعة ليون بفرنسا وأستاذ الفلسفة بكلية أصول الدين

انجر والناتي

طبع بالقاهرة في اكتوبر سنة ١٩٣٨

مفوق الطبع محفوظة للمؤلف





نأبيف

### الدكتؤرم غيلاب

خريج جامعة ليون بفرنسا وأستاذ الفلسفة بكلية أصول الدين

الجزءاليثاني

طبع بالقاهرة ﴿ فَى اكتوبر سنة ١٩٣٨



مفوق الطبيع محفوظة للحوُ الم الطبعة الأولى

بسم الله الرحمن الرحيم

# تتمة الفاسف الماسف الما

# المراز (۱) عبانه

ولد « أرسطو » بمدينة « استاچيرا » في سنة ٣٨٤ قبل السيح. وكان أبوه ر نيقوماخوس » طبيباً خاصاً للملك « آمنتاس الثابي » ملك مقدونيا جـد « الاسكندر » . ولم يعرف التاريخ الصحيح شيئاً عن طفولة « أرسطو » ومبدأ شبابه بالرغم من تلك الأساطير الطويلة العريضة التي يرويها مؤرخو العرب ، فأنها ليست من الحق في شيء ، وإنما كُلّ ماحفظه لنا التاريخ هو ما بعد العام السابع عشر من هذا الشباب القيم اللغم بالعظمة والجلال وأسباب الخلود، فقد حدثنا مؤرخو الحركة العقلية أن «أرسطو» هجر مسقط رأسه وهو لابزال شابا في السابعة عشرة من عمره واتجه إلى أتينا حاملة لواء الثقافة والتفكير الفلسني في ذلك العهد، فظل يختلف إلى مدرسة « الأ كاديمي » التي كان ينبع منها - بفضل تعاليم «أفلاطون» ومخلفات « ســقراط » — نور علوى كفيل بتلك النتأمج الباهرة التي أنارت كُل أنحاء الدنيا ، وقادت رؤوس الفَّكرين في كل جنبات الكرة لأرضية . ولم لا ? ألم يجمع العرب في دولتيهم الشرقية والغربية على أن و أرسطو » هو العلم الأول ع. ألم يتخذ عاماء الدنيا جميعهم منطقه نبرأتنا هاديا يبددون بوساطة نوره ظلمة الباطل وحنادس الشكوك والأوهام لا

ألم يتخذ الساسة في ماضى العصور وحاضرها جمهورية « أفلاطون » وسياسة « أرسطو » مرشداً فيا يضعون من دساتير ويشرعون من قوانين الم يطمئن الأخلاقيون في مشارق الأرض ومغاربها إلى خير « سقراط » وفضيلة « أفلاطون » وسعادة « أرسطو » ? ألم يجزم كثير من علماء هذا العصر بأن كثيراً بما وصل إليه « أرسطو » من بحوث في الرياضة وعلم النفس وعلوم الحيوان والنبات لايزال موضع احترام كل العلماء في هذه العصور الحديثة ? . وأخيراً ألم تظل قاعدة الوحدات الثلاث التي وضعها لقصص المسرحية معمولا بها في فرانسا طوال القرن السابع عشر ?.

ظل « أرسطو » يتلقى دروس « أفلاطون » زهاء عشرين عاما كان أثناءها طالباً ومؤلفاً يقيد خواطره وملاحظاته على مذهب أستاذه الذي كان يختلف معه كثيراً في النزعة والتفكير والنظر إلى الحياة حتى قيل : إن « أفلاطون » بالرغم من الاحترام الذي كان يحمله لهذا التلميذ والأمل الذي كان يعلمه عليه كان لايحبه لنزوعه المادى وتعلقه بالواقعية والأمل الذي كان يعلقه عليه كان لايحبه لنزوعه المادى وتعلقه بالواقعية ألغالية وللقسوة التي كان يشاهد أثرها باديا في أعماله .

وقد ذكر هذا زملاء « أرسطو » في التنامذ بهيئة دفعت بعض المؤرخين إلى القول بأنه بلغ من القسوة على أستاذه إلى حد أنه كان يضايقه في آخر حياته بالأسئلة المحرجة حتى يضطره حيناً إلى البكاء وحيناً إلى مغادرة المدرسة . وهذا – فيا نرى – عار عن الصحة ، لأننا نستبعد كل الاستبعاد أن يضعف « أفلاطون » إلى احد أن يسكى من النقد مهما كان قاسيا ، وفوق ذلك ، فانه لم يكن – فيا نعلم - يرتبك

حن الاعتراضات الى كان خصومه يوجهونها إليه ولايضيق صدره منها خيقاً يضطره إلى البكاء .

على أن من يكتب مثل تلك العبارة المؤدبة الرقيقة التي قدم بها السطو » نقده لمذهب « المثل » لا يمكن أن يضطهد أستاذه الشيخ إلى حد أن يلجئه إلى البكاء . وإليك هذه المقدمة :

« ومع ذلك فانى لا أخنى أن بحثاً من هذا القبيل يمكن أن يكون ما النسبة لنا من الحرج بموضع مادام أن مذهب « الشل » قد وضعه أشخاص أعزاء علينا ، ولاشك فى أنه سيعلم وسيرى كواجب حقيق من جانبنا أننا لصالح الحق ننقد حتى آراءنا الخاصة ، خصوصا مادمت أدعى أنى فيلسوف . وعلى هذا فبين الصداقة وبين الحق اللذين هما كلاهما عزيز على أفسنا نرى فرضاً علينا أن نؤثر الحق » .

لما مات « أفلاطون » غادر « أرسطو » مدينة « أتينا » إلى السوس » . وهناك تزوج بابنة شقيق حاكها الطاغية . وفي سنة ٣٤٢ مقبل السيح دعاه « فيليب » للقيام بتربية ابنه « الاسكندر » فلبي الدعوة وظل يمالج هذه المهمة الشاقة المحفوفة بالمحاطر والمسئوليات حتى أتمها على أكمل وجه كان له من النتائج مالا يزال الثاريخ يتحدث عنه في على أكمل وجه كان له من النتائج مالا يزال الثاريخ يتحدث عنه في على فارد

« مقدونيا » في سنة ٣٣٥ قبل السيح واشتغل بسياسة الدولة ، وبدأ يعده العدد للفتح والاستعار وانصرف عن العلم والفلسفة إلى هذه الشؤون علم العدد للفتح والاستعار وانصرف عن العلم والفلسفة إلى هذه الشؤون العملية ، عاد « أرسطو » إلى « أتبنا » فأسس فيها مدرسته التي أطلق

عَلَيْهَا أَسْمَ ﴿ الْلَيْسِيهِ ﴾ ، وأُخَذَ يلقى عَلَى تَلَامِيدَة فيها من القَلْسَقَةُ وْأَفْرِعُ العلم المحتلفة مالا يتسع المقام الآن لسرده أو الاتيان علية ، وَلَـكُن يَجُغُور بنا أن نشير إلى أن تلك الأعوام السبعة التي قضاها أرسطو في بلاط الملك كان لها على فلسفته أثر بعيد الغور .

ولما مات الاسكندر في سنة ٣٣٣ قبل السيح تخطم ذلك السياج التيُّق. الذي كان يحمى فيلسوفنا من أعدائه الحاقدين وخصومه الغرضين عم فانتهزوا هذه الفرصة وأغروا به العامة والجاهير ، فأفهموهم أنه ملحـ فـ لا يؤمن بأَلَمْتُهُم ولا يقدم إليهم القرآبين ، فأخــذ الرأى العام يفيض حماسة ضده ويضطرم حقداً عليه ، فغادر « أرسطو » في الحال مدين 🛎 أتينا إلى مدينة « خلسيس » وأقام بها خوفا على حياته. ولما عاتبه أحد. معارفه على هذا الهروب الذي لا يليق بالشجعان ، أجاب بانه لم بهرب. ضناً بحياته ، وإنما هاجر لكي لا يجني الأتينيون على الفلسفة مرتين : أولاهما بالعدوان على « سقراط » والثانية بالعَدُوان عليه . ولـكن هـــــــاً! حَرَصًا عَلَى حَيَاتُهُ ، وَبِرَهَانَ ذَلَكَ أَنْهُ خَرَجَ مِنَ اللَّذِينَةُ مَذْعُوراً مَضْطُرِيَّكُ لم يفكر في كتبه التي لو كان مخلصا فيما يدعيه من حرصه على الفلسفــةـــ وتَفْضَيْلِهِ إِيَّاهِا عَلَىٰ خُياتِه لما تَركها تَعْبَثُ بِهَا أَيْدَنَى النساخِ مَن مَغْرَضَيْنِ وحَاثَمُلين .

عَيْر أَنهُ لَمْ يُستَمْتُعَ لِنُمْ مَوْدِبهِ بَهْدَهُ الحَيَاةُ الْدُرْيَزَةُ التِي أَلِجُأَهُ خُرصَهِ عَلَيْهُمُ النَّي مَخَالَفَةً رأى أَستَادَهُ الْخَالَادُ ﴿ سَقِراطُ لَهُ إِلَّا عَامًا أَوْ بَعْضَ عَامُ حُيثَتُ عَلَيْهُمُ النَّي مَخَالَفَةً رأى أَستَادَهُ الْخَالَادُ ﴿ سَقِراطُ لَهُ إِلَّا عَامًا أَوْ بَعْضَ عَامُ حُيثَتُ عَلَيْهُمُ النَّهُ عَلَيْهُمُ النَّهُ عَلَيْهُمُ النَّهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلِيهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّ

لم يلبث أن توفى بمرض العدة فى سنة ٣٢٣ قبل السيخ عن إحمدى. وستين سنة قضى أكثرها فى الكتابة والتأليف والتدريش.

### (ب) مؤلفاته

ألف « أرسطو » نوءين من الكتب يخلف كل منهما عن الآخر اختلافا كاد يحمل الباحثين القدماء على الظن بأنهما لمؤلفين مختلفين -فأما القسم الأول فقد اعتنى به « أرسطو » اعتناء عظيما وأفرغ جهده فى إتقانه وتنقيحه وتنقية أسلوبه من التعقيد وتحديد مراميه وإبعادها عن مواطن الريب والأحتمال . والسبب في هذه العناية هو أنه أعد هذا القسم للنشر والاذاعة ، فكان من الطبيعي أن لا يسمح بأن يقترن كتاب باسمه الجليل إلا اذا كان غاية في الاجادة والاتقان ، ولـكن هذا القسم من كَتِبَ «أُرسَطَعِ » \_ مع الأَسْف الشديّد \_ قد فقــد كله إلا جَزَّ من كثائب « السياسة » وهو « دستور أتينًا » وأما ما عدا ذلك من هنذا القسمْ ، فلم يبقى لنا منه إلا تحليلات النقاد المعاضرين لا رسطو وتقاريظهم المطنبة لهذه المؤلفات القيمة التي تصليح بحق لأن تكون عاذج لكتب

وأما القسم الثانى ، فهو الكتب المدرسية أو بعبارة أدق: هو مجموع المحاضرات والمذكرات التى ألقاها على تلاميذه فى الاثنتى عشرة سنة الأخيرة . وهذا القسم أكثر عدداً وأقل جودة من القسم الأول ، لأنه ألفه على عجل ولم يعن به عناية المؤلف الذى يتوقع نقد خستبة ويتهيث حكم الناس عليها . وهذه الكتب هى التى بقيت الى الآن

والتي عليها تتلمذ العرب ، ومنها اقتبس الفرنجة . وسنذكر لك هنا شيئا من أساء هذه البكتب:

ومن المحتمل أن يكون بعض تلاميذ « أرسطو» قد ساهموا بأقلامهم وأفكارهم في هذه المؤلفات ، ولكنهم لم يذكروا أسهامهم فعزى كل مأكتبوه الى الأستاذ . وياليت الأمر وقف عند هذا الحد ، بل قد دست على « أرسطو ، مؤلفات كثيرة ظهرت في الاسكندرية لفقها واضعوها من مذاهب : « أفلاطون » و « أفلوطين » جاء فيها أن « أرسطو » يعترف باستحداث الله للعالم من العدم المطلق ، وأنه كان بصيريا متنسكاً يقول بالالهام والغيبوبة ويقدمهما على المنطق. وليس هذا كله من مذهب المعلم الأول في شيء كما سنبين ذلك فلسفته .

إعا الذي يجب أن نلاحظه على الكتب التي وضعها تلامية وأرسطو » إذا صح هذا الاحمال هو أن الفكر التي تحويها تلك المؤلفات عددة تحديداً دقيقا يدفينا إلى الاعان بان هؤلاء التلامية قد فهموا الفلسفة من أستاذهم فهما لا يحتمل التردد ولا الارتباب ، على أن أهم ما يلفت النظر في كل مؤلفات « أرسطو » هو دقة الملاحظة وتنظيم الحوادث التي يستنبط منها قو اعده ، وتحديد الأمثلة التي يوضح بها تلك القو اعد .

وإليك أم هذه المؤلفات:

\_ (٧) ال قاطبغورياس ، أي المقولات ، وهو كتاب يتبين فيه عدد

المعانى المفردة الذاتية والشاملة بالعموم لجميع الموجودات من جهـة ما هي تلك المعانى من غير شرط تحصلها في الوجود أو قوامها في العقــل. (۲) « باری أرمینیاس » أی العبارة ، وهو یتبین فیه ترکیب المعانی ، المفردة بالسلب والايجاب حتى يصير قضية وخبراً يلزمه ان يكون صادقا او كاذباً . (٣) ﴿ أَنَا لَيَطَيْقًا الأَولَى » أَي التَّحَلَيْلُ بِالقَيَّاسُ ويتبينَ فيه تركب القضايا حتى يتألف منها دليل يفيـد علما بمجهول وهو القياس. (٤) ا أنا ليطيقا الثانية ، أى البرهان . ويعرف منه شرائط القياس فى تأليف قضاياه التي هي مقدماته حتى يكون ما يكتسب به يقينا لا شك فيه . (٥) « ديالقطيقا »- أى الجدل ، ويشتمل على تعريف القياسات النافعة في مخاطبات من نقص فهمه أو علمه عن تبيين البرهان في كل شيء ، والتي لا بد منها للمحاورات التي يراد منهـا إلزام محمود او تحرز عن إلزام مذموم ، والمواضع التي تكتسب منها الحجج في الجدل والوصايا للمجيب والسائل . (٦) « سوفيسطيقا » أى نقض شبه المغالطين . ويشتمل على تعريف المغالطات التي تقع في الحجج والدلائل والمجاز والسهو والزلة فيها وتعديدها بأسرهاكم هي والتنبيه على وجه التحرز منها . (٧) « روطوريقا » اى الخطابة ، ويشتمل على تعريف المقاييس الخطابية البلاغية النافعة في مخاطبات الجمهور على سبيل المشاورات والمخاصات في المشاعرات او المدح أو الذم او الحيل النافعة في الإستعطاف والاستمالة والاغرام، وتصغير الأمر وتعظيمه ، ووجود إلمعاذير والمعاتبات ، ووجوه ترتيب الكلام غى كل قصة وقصة وخطبة (٨) « بويطيةًا» اى الشعر ، ويشتمل على الكلام الشعرى انه كيف يجب أن يكون في فن فن ، وما أنواع التقصير والنقض فيه .

#### في الطبيعة \_

(١) كتاب « الكيان » وتعرف به الأمور العامة لجيع الطبيعيات. مثـل المادة والصورة والحركة الطبيعية وتعلق الحركات بالمحركات وإثباتها إلى محرك أول واحـد غير متحرك وغير متناهى القوة ، لا جسم ولا في جسم .

- (٢) « السماء أوالفالم » ويعُرف به أحوال الاجسام التي هي أركان. العمالم وهي السماوات وما فيهن والعناصر الاربعة ، وطبائعها وخركتها ومواضعها وتعريف الحكمة فما صنعها ونضدها .
- (٣) « الكون والفساد » . ويعرف منه حال الكون والفساد ، والتوليد والنشوء والبلى والاستحالات مطلقاً من غير تفصيل ويبين في عدد الاجسام الاولى القابلة لهذه الاحوال ، ولطيف الصنع الالهى فى ربط الارضيات والساويات واستيفاء الأنواع مع فساد الاشخاص بالحركتين الساويتين اللتين إحداهما شرقية والأخرى غربية منحرفة عنها؛ ومواجهة لها ، ويحقق أن هذه كلها بتأثير المحرك الاول .
- (٤) الكتب الثلاثة الاول من « الأثار العلوية » . وفيها الاحوال التي تعرض في العناصر الاربعة قبل الامتزاج لما يعرض لها من انواع الحركات والتخلخل والتكاثف بتأثير الساوات فيها ، فيتكلم عن العلامات والشهب والغيوم والانطار والرخد والبرق والهالة وقوس قريح والصواعق والرياح والزلازل والبنال والجنال .

- (٥) «كِتَابِ المعادنِ » أبو الكتاب الرابع من الأكار العلوية . يهرف منه حال الكاثنات المدنية ٠
  - (٦) « كتاب النبات ». تعرف منه حال الكاثنات النباتية .
- (٧) « طِبَائِع الحيوان . يعرف منه حال التكاثناتِ الحيوانية .
- (٨) « النفس والحس والمحسوس » . ويشتمل على معرفة النفس والقوى الداركة في الحيونات وخصوصا التي في الانسان وان هذه الأخيرة لا تموت بموت البدن وانها جوهر روحاني إلهي ، وفيه تحدث أيضا عن النوم والاحلام وتنبؤات الرؤمي وعن طول الحياة وقصرها وعن الشباب والشيخوخة والتنفس وعلاقته بالروح .

#### فی ما وراء الطبیعة

ليس له في هذا القسم إلا كتابه الشهير الذي عنونه تلاميذه بد: « مابعد الطبيعة » لأنهم وجدوه موضوعا في الترتيب بعد الكتب التي عالجت الطبيعة من جهة ، ولأن مؤلفه خصصه لدراسة « اللا وراء الطبيعيات » من جهة أخرى .

#### فى القلفة العملية

- (۱) « الأخبلاق إلى أوتيديم » وفيه يقترب المؤلف من مذهب أفلاطون كيثيراً .
- (۲) « الا خلاق إلى نيقومانجوس » وفيه يبتعد عن أستاذه وينقد مذهب « المثل » أما أهم مباحثه فهمى أولا إثبات وجوب فصل

الخيرات العملية التي يقوم بها بنو الانسان عن الخير في ذاته . ثانية إيضاح الفضيلة والهوى الانسانيين وإبانة مأتى كل منهما وظروفه . ثالثاً تفصيل بعض الفضائل العملية الأكثر ضرورة في الحياة . وسنلتق بهذا الكتاب حين نعرض القسم العملي من فلسفة « أرمسطو » بهيئة أكثر وضوحا .

(٣) « السياسة » ويمكن تقسيمه إلى قسمين ; فأما القسم الأول فهو يحتوى لوحة قيمة للدولة الثالية ، واكنها لوحة نظرية .

وأما القسم الثانى فهو بحوث سياسية عملية هامة ، لاسيا وأنه كتبه في أواخر سنى حياته . ويقال : إن « أرسطو » قد سجل في هذا القسم من كتاب « السياسة » ملخصات نحو مائة دستور ، ولكنها فقدت جميعها ولم يبق منها إلا دستور « أتينا » .

# (ج) تعریف الفلسفة وموضوعها وأقسامها

استمر « أرسطو » بالفلسفة فى دائرتها الواسعة التى تركها فيها « أفلاطون » والتى تشمل البحث فى جميع العلوم للوصول إلى الحقائق الكامنة فيها .

وإذاً ، فقد أصبح تعريف الفلسفة عنده : «كل يحث علمي يراد به الوصول إلى الحقيقة أياكان نوع هذا البحث » .

غير أن الفلسفة التي كان شأنها عند « أرسطو » هي الفلسفة بالمعنى العام الواسع النطاق ، أما الفلسفة بمعناها الضيق المحدود الذي هؤ وحدم المحدير بأن يكون الشغل الشاغل المحكيم فهو البحث عن البادى، الأولى

والجواهر الأماسية والعلل الفاعلة للأشياء حتى ينتهى هذا البحث إلى العلمة الأولى التي لاعلة لها ، وهي علم كل شيء ، والذي يتجه إليها كل شيء ، وهي لانتجه إلى شيء .

وموضوعها عنده هو الموجود الأساسي من حيث هو موجود ، وهذا الموجود الأساسي هو المعنى العام في كل كائن .

ويتضح من هذا أن الفلسفة على كلا معنيها الواسع والضيق كانت عند « أرسطو » . « العلم الأساسي لكل العلوم » .

وقد قسم « أرسطو » هذه العلوم التي تتناولها البحوث الانسانية بالدرس والتمحيص والتي تدخل في إطار الفلسفة إلى ثلاثة أنواع: النوع الأول العلوم النظرية . والثاني العلوم العملية . والثالث العلوم الشعرية . وذلك لأنه بني هذا التقسيم على الأسس الثلاثة التي اهتدى إليها بعد أن استقرأ تصرفات الانسانية فألفاها تنحصر في ثلاثة أنواع ، وهي المعرفة والفعل والانشاء . فمن المعرفة نشأت العلوم النظرية . ومن الأنشاء نشأت العلوم الشهرية .

#### العلوم النظريز

هى كل ما كان موضوعه \_ ولو على الأقل فى جوهره \_ ضروريا ثابتا لايتعلق بارادتنا وليس فى مقدورنا جعله فى حالة غير التى هو عليها ويَمُكُن أن يطلق على هذه العلوم اسم العلوم القانونية أى ذات القواعد الثابت التى لا تتغير بتغيرات الظروف ، وهى تنقسم إلى ثلاثة أقسام : القسم الأول العلم الأعلى أو العلم الالهى أو الفلسفة الأولى ، وهو ما لا يجتاج موضوعه في حدوده ولافى وجوده إلى المادة . أو بعبارة أخرى : مالا يحتاج موضوعه في وجوده المنطق ولاوجوده الخارجي إلى المادة وذلك مثل الاله والقوة الناطقة الإيجابية .

والقسم الثانى العلم الأوسط أو العلم الرياضي ، وهو مااجتاج موضوعه فى وجوده الخارجي دون النطق إلى المادة ، وذلك مثل الربع والثلث النظريين .

والقسم الثالث هو العلم الادبى أو العلم الطبيعي وهو ما احتاج موضوعه في حدوده ووجوده إلى المادة أو ما افتقر موضوعه في كلا وجوديه : المنطق والخارجي إلى المادة ، وذلك مثل الجسم .

وأضبط هذه الأقسام الثلاثة في رأى « أرسطو » هذا القسم الاعلي ثم الأوسط ثم الأدنى .

#### العلوم العملية

هى العلوم القانونية التى تشرف على السلوك البشرى . وبعبارة أخرى : هى كل ماليس موضوعه بثابت وتعلق بارادتنا وكان فى وسعنا أن نجوله عن حاله . وقد يظهر للوهلة الأولى أن هاتين العبارتين متناقضتان ، لأن القانونية الثبتة فى العبارة الأولى تقتضى الثبات المنفى فى العبارة الثانية ولكن عند التأمل يرى أنه لاتناقض ، لأن « أرسطو » العبارة الثانية ولكن عند التأمل يرى أنه لاتناقض ، لأن « أرسطو » منح العلوم العملية صبغة القانون، ولكنه ليس قانونا ثابتا كقانون العلوم النظرية مثلا :

وينقدم هذا النوع مثل النوع الأول إلى ثلاثة أقسام في الأول الله ثلاثة أقسام في الأخلاق وموضوعه إدارة الحياة الفردية في والقسم الثاني علم تدبير المنزل وموضوعه إدارة الأسرة في والقسم الثالث علم السياسة ، وموضوعه إدارة الدولة

#### <العلوم الشعري:

هى العلوم القانونية التى تشرف على النشآت الانسانية مثل الخطب والقصائد وماشاكل ذلك ، وهى تنقسم كذلك للى ثلاثة أقسام : القسم الأول الشعر . القسم الثانى الخطابة . القسم الثالث الجدل . ويشبه هذا النوع من العلوم النوع الثانى فى وصفه بالامكان وفى تعلقه بالارادة البشرية مع الاحتفاظ ببعض الفروق الميزة له ـ

وعند « أرسطو » ان وصف هـذين النوعـين : الثانى والثالث علم القانونية مبنى على شيء من التجوز ، لأن علومهما غير ثابتة ، بل هي عاضعة للظروف والتطورات المختلفة وإن كانت العادة كثيراً ما منح الفضيلة وألفن سلطة توازى السلطات الطبيعية في الثبات .

والفلسفة عند « أرسطو » تبسط سلطانها على كل هـذه الأنواع . وماتحها من أفراد العلوم

وبذلك يكون هذا الحكيم قد سما بالفلسفة إلى درجة عالية ، وهو خوق ذلك قد وضع لها مميزات أساسية لايزال فلاسفة العصر الحديث يعترفون بعمقها وجلالها حتى اليوم . وهذه الميزات تتلخص فيما يلى :

الجزء الثانى - ٧٠ - (م الفلسفة الاغريقية)

- (۱) العمومية أو الوحدة التي تتحقق بتأليف الجزئيات للوصول بها إلى كلى عام .
- (۲) تجريد موضوعها من المادة وقصر البحث على مافيه من روابط مشتركة مشل البياض والحمرة ، لمسكى تتحقق الرفعة النظرية الشروطة فى الفلسفة وهو فى هذا يقول: « أليس الذى يصل إلى حل الشاكل العويصة يستحق منا ان ندعوه بالحكيم ? لأن الادراك بالحواس من شأن العوام الذين لاصلة لهم بالفلسفة . اما النظر المحض العالى ، فهو من اختصاص .
- (٣) الخلو من الغاية النفعية . وفي هذا يقول « أرسطو » : \_ « أليس العلم الله يدرس لذاته ، وليس لدارسه غاية إلا المعرفة هو أكثر دخولا في باب الحكمة الخالدة من العلوم التي تدرس لغايات نفعية ونتائج عملية في ان العلوم الاخرى قد تكون أكثر ضرورة من الناحية النفعية ، ولكن لا يوجد علم أكثر فضلا من الفلسفة » (٢)
- (٤) الاستقلال والسيادة ، وفي هذا يقول : « الفيلسوف لا يتلقى من غيره الاوامر ، وإنما هو الذي يجب أن يصدرها كما يجب أن يشرع القوانين ، ولا ينبغي أن يخضع الفيلسوف لكائمن من كان وإنما يجب أن يخضع له كل من هم دونه في الفلسفة . وكما أن الرجل الحر هو من ينتسب الى نفسه وليس له مولى ، كذلك هذا العلم ( الفلسفة )»

<sup>(</sup>١) و (٢) أنظر صفحة • من كتاب الاستاذين ﴿ جِانِيه وسياى ﴾

هو وحده من بين جميع العلوم الجدير باسم الحرية أو لانه وجد لذاته لا لتاية أخرى كغيره من العلوم » (١)

(٥) الخلود والجلال . وفي هذا يقول : « أن أكثر العلوم قربة من الألوهية هو أحبها جميعها إلى النفوس . وفي الواقع : أن علما هو ملك الآله وهو يعالج الالحيات لهو وحده الآلهي من بين العلوم » (٢) تتاز فلسفة « أرسطو » بأنها مؤسسة على الواقع ، مقتطعة من الحياة العملية التي كان يشاهدها تجرى فوق أوض « إغريقا » وتحت سائها ، وأن مثله وبراهينه وشواهده كانت كلها من مفردات الحوادث اليومية ، وهو لهذا كان يحمل على « أفلاطون » حملات عنيفة لا لشيء إلا لانه بني فلسفته على عالم « الفكر » فيقول في شيء من التهكم : « لا أدرى لأذا يترك أفلاطون عالم الأحياء وما يمر به في كل يوم من حوادث ذات شأن كاف لايضاحه ثم يحلق في جو من الاحلام يدعوه « عالم الفكر » يبحث فيه عن دراسة أهل الارض »

رأينا فيا تقدم أن « أرسطو » قسم العالوم الى ثلاثة قسام » : فظرية وعملية وشعرية ، والآن نقرر أن العلوم النظرية تنقسم حسبا يؤخذ من مؤلفاته الى : طبيعية وما وراء طبيعية ، والاولى تنقسم بدورها الى طبيعية دنيا ويبحث فيها كتاب « الطبيعة » وكتاب « الكون » والفساد » ، والى طبيعية عليا ، ويبحث فيها كتاب « الساء والعالم » وكتاب « الا ثار العلوية » وما شاكل ذلك ، وأن الفلسفة العملية تنقسم وكتاب « الا ثلاثة أقسام : الأخلاق الشخصية وأخلاق الأسرة والاخلاق

<sup>(</sup>۱) انظر صفحة ٦ من كتاب چانيه وسياى

العامة أو السياسية . وفي الاولى كتب « أرسطو » كتاب « الاخلاق الى نيقوماخوس » وفي الثانية كتاب « تدبير المنزل » وفي الثالثة كتاب « السياسة » . وقد جعل « أرسطو » المنطق مقدمة ضرورية « للقسم النظرى . ولهذا كان الوضع الطبيعي في دراسة فلسفته أن يبدأ بالمنطق ثم بأقسام الفلسفة النظرية ثم بالفلسفة العملية ، وهذا هو النهج الذي سنسلكه في دراسة فلسفة هذا الحكيم . واليك التفصيل

## ( د ) المنطق

#### غهير

اتفق الباحثون فى الشرق والغرب على أن « أرسطو » هو واضع علم المنطق القالبي أى الذى ينشغل بأوعية الأقيسة التعقلية دون التفات إلى ماتحتويه هذه الأوعية . ونحن لانستطيع أن نوافق على هذا الاجماع إلا في شيء عظيم من التحفظ والاحتياط لاسما بعد أن أبنا في كتاب « الفلسفة الشرقية » أن شعوب الشرق ولا سيما الصينيين والهنود قد عرفوا المنطق بتفاصيله وسبقوا إليه « أرسطو » بزمن بعيد . فاذا أضفنا إلى هذا أن « سـقراط » هو الذي وضع أساس المفاهيم الذهنيـة التي لاوجود للمنطق بدون الكليات العامة المؤلفة منها ، وأن « أفلاطون » هو الذي أكتشف الأجناس والانواع والفصول والقياس، تبين من كل ذلك ان « أرسطو » هو منظم المنطق ومكمله لا واضعه . وبعبارة أخرى : هو واضع قوالبه المنتجة في بلاد الاغريق... المسلم يكن من الامر فقد رتب الشراح الاسكندريون منطق أرسطو » وتبعهم مناطقة المسلمين وفلاسفتهم على النحو الاتنى :

وهذا هو الترتيب الطبيعي المبنى على الاساس العلمي ، ولكنه ليس ترتيبا حقيقيا إذا نظرنا الى النظام الزمنى الذي وضع به «أرسطو» هذه الاقسام ، إذ أنه في الحقيقة بدأ منطقه بالجدل ثم بالعبارة وتحريرها ثم بالمقولات ثم بالقياس ثم بالبرهان ولم يكن بده «أرسطو» بمنطقه ولا بلتولات ثم بالقياس ثم بالبرهان ولم يكن بده «أرسطو» بمنطقه ولا تدرجه من قسم الى قسم على هذه الصورة عن طريق المصادفة ، وانما له علل هامة تتصل بتقليده «أفلاطون » في أول حياته الفلسفية ثم باستقلاله عنه بعد ذلك كا سنفصله وهاك البيان:

#### (۱۱م) الجرلي ال

كان « أرسطو » في طليعة حياته الفلسفية يستخدم \_ كأفلاطون وهي وسقراط \_ طريقة الحوار التي كانت معروفة منذ عهد الايليائيين وهي المبنية على أساس مسلم من الخصم كما رأينا آنفا ، ولكنه لم يلبث أن اقتنع بأن طريقة الجدل هذو لا تصلح لأن يعتمد عليها كوسيلة من وسائل الانتياج ، لأنها لا تؤدي الى اليقين \_ والعلة في خلك هي أنها لا تؤسس على آراه الكاس في هذه المقائق المنساء فالها تؤسس على آراه الكاس في هذه المقائق

ولا ريب ان طريقة هذا شأنها لا تنتهى بنا الى إنتاج ثابت يعتمد عليه ما دامت هذه الا راء حائلة زائلة.

غير أن هذه الطريقة \_ على مابها من نقص يحول بينها وبين اليقين \_ ليست عديمة الفائدة ، بل هى نافعة فى كثير من المواقف كموقف الحكيم بازاء السوفسطائيين أو « الميجاريين » وكموقفه بازاء تلهيذ ناشىء لايزال ناقص إلعلم أو محدود الفهم . ولهذا تجب العناية بهذه الوسيلة على قدر مافيها من فائدة وينبغى أن توضع لها القواعد العلمية حتى لا تكون فوضى حمرير العبارة

وحين وصل « أرسطو » إلى كاة فوضى أخذ يفكر في المنافذ الطبيعية التي يمكن أن تتسرب منها الفوضى إلى الجدل المنطق ، وسرعان ما تبين له أن أهم هذه المنافذ هي العبارات التي كانت دائما تمكن السوفسطانيين من اللعب بالعقول ، فأراد أن يحدد هذه العبارات تحديداً قاطعاً بتحديد مفرداتها فيبين الاشتراكين : اللفظي والمعنوى ، ويوضح المترادفات والمتقابلات وينص على جميع الدقائق التي توجد بين الكلمات والتي كثيراً ما كانت سبباً في المغالطة والتضليل .

#### ٣ - الغضية الجملية

ولكن هل هذه العناية بتحديد الفردات كافية التطهير الجدل المنطق من المناطق المناطق المناطق المناطق المناطقة المن

تقركب من الموضوع والمحمول والفسبة بينهما . ولما كان « الميجاريون » تقد عاله في إسناد المحمول إلى الموضوع وجعاوه موضع الشيك ، فقد وجب أن يستبقل المحمول المشتق من المصدر بالمصدر نفسه ، ليكون المحمول هو الصفة العامة التي لا يتطوق إليها الشك . وبعد أب انتهى « أرسطو » من مشكلة الموضوع والمحمول ألف القضية وقسمها إلى أربعة أقسام : جزئية موجبة ، وجزئية سالبة ، وكلية موجبة ، وجزئية سالبة ، وكلية موجبة ، وسالبة .

ولكنه بعد أن ألف القضية تأمل فرأى أن هناك منافذ للأخطاء بوالمغالطات لاتزال مفتوحة . ومأتاها هو درجات اتصاف الموضوع بالمحمول وذلك لأن هذا الاتصاف إما أن يكون بالفات أو بالعرض . وعلى الاحتمال الثانى ، إما أن يكون على سبيل المزوم أو على سبيل الامكان . فلكى ينتغى الحطأ والمنالطة عن القضية يجب أن نصيدد مغزلة كل

ظكى ينتفى الخطأ والمنالطة عن القضية يجب أن نصيدد منزلة كل من الموضوع والمحمول بالنسبة إلى الآخر حتى لا يوضع للعرضى موضع اللذاتى ، ولا الامكانى موضع اللزومى ، فينجم عن هذا ورود المكبى المنالط المحظور في موضع العكس المشروع ، وهو الذي يبيحه «أرسطوي» عند ما يكون المحمول لازما للموضوع وليس لازما لغيره .

#### ع \_ الكليات الخبس

وعى أساس هذه التفوقة حمل « أرسطو » المحمولات خس درجات وهي المحليات الحيس المعروفة : الجنس والنوع والفضل والخاصة والمرض المحليات الشاديث الأولى هي من المسام . ولمكن منبغي أن تقور أن المحليات الشاديث الأولى هي من

مبدعات « أفلاطون » بل هي كانت النتيجة الحتمية لفصله المفاهيم الذهنية على على المحسات وجعلها ذوات وجود حقيق قائم بنفسه ، ولتقسيمه إيامة إلى درجات ، كل واحدة أعم مما هي أدنى منها . وأفلاطون هو الذي أبان أن حمل الفصل على الجنس يصيره نوعا أو مساويا للنوع ، وهو الذي نص على أن هذه الكليات الثلاث هي ذلتية . وأن كل واحدة منها ، نصلح جوابا في سؤال ماهو ، وهو الذي نص أيضا على أنه إذا اقتصر في الجواب على واحدة منها ، كان التعريف ناقصاً ، وعلى أنه لكي يكون تابا يجب لتعريف النوع أن يجتمع الجنس والفصل .

وإذاً ، فأرسطو لم يزد في هذه الكليات الشلاث الأول على أن دعاها بالجنس والنوع والفصل .

أما الكليتان: الرابعة والخامسة ، وهما: الخاصة والعرض العام ع فعرضيتان. ولهذا لاتصلحان جوابا في سؤال ماهو ، ولكن الفرق بينهما هو أن الخاصة من اللوازم النير المفارقة للذات في حين أن العرض العام. قد ينفك عنها.

#### ٥ \_ العكسى

بعد أن وصل « أرسطو » إلى هذه النقطة تأمل فوجد أن منطقه لايزال تعترضه ثلاث عقبات تحتاج إزالتها إلى حل ثلاث مشكلات هامة وهي مشكلات : العكس والمقولات والتناقض . فأما مشكلة العكس وهي التي كان ورودها بخاطره سببا في ترتيب الكليات الحسيكة أشرنا إلى ذلك آنفا — فقد حلها هذا الحكيم بالتحديد الآتي : \_ ا

إنسا إذا قلنا مثلا : كل إنسان حيوان ، وجذبنا محاورنا الغالط جذبا آليا إلى قول: كل حيوان إنسان بحجة أن العكس جائز ، كانت الأولى صادقة والثانية كاذبة . وإذاً ، فلا مخلص عن هـذا إلا بوضع قاعدة للمكس ، وهذه القاعدة تنص على أنه لا يمكن ورود المكس على حاله أى وضع كل من الموضوع والمجمول في مكان الآخر إلا في حالتين في الأولى حلة التعريف التام ، وهي حالة اشتمال المحمول على الجنس والفصل القريبين مثل: كل إنسان حيوان ناطق ، فان من المكن عكسها إلى : كل حيوان ناطق إنسان . والثانية حالة كون المحمول خاصة ملازمة مثل كل إنسان ضاحك ، فانه يعكس إلى : كل ضاحك إنسان ، وفيما عد1 ذلك تنعكس الكلية الموجبة جزئية موجبة . والكلية السالبة تنعكس كلية سالبـة . أما الجزئية الموجبة ، فتنعكس جزئيـة موجبة . وأما الجزئيــة السالبة فلا تنعكس . وأمثلة كل هذه القضايا مشهورة في كتب المنطق .

#### ٦ - المفولات

وأما المشكلة الثانية فهى مشكلة الأجناس وتباينها الذي قد ينجه عنه اضطراب فى الحكم ومغالطة فى الجدل والحوار وتفييل ذلك أن «أرسطو» نظر إلى الأعيان فوجدها فصائل مختلفة فأيقن بأن هذه الخلاف سيقضى على اليقين فى كل إنتاج منطق ، فصمم على تحديد هذه هذه الفصائل وحصر أفراد كل فصيلة فى داخل دا ثرتها ثم بدأ عملية بلا ستقراء الموصل إلى هذا التحديد ، فانهت به إلى حصر هذه الفصائل بفي عشر : الأولى منها فصيلة الجوهر ، والتسع الياقية فصائل الأعراض في عشر : الأولى منها فصيلة الجوهر ، والتسع الياقية فصائل الأعراض في عشر : الأولى منها فصيلة الجوهر ، والتسع الياقية فصائل الأعراض في عشر : الأولى منها فصيلة الجوهر ، والتسع الياقية فصائل الأعراض في عشر : الأولى منها فصيلة الجوهر ، والتسع الياقية فصائل الأعراض في عشر : الأولى منها فصيلة الجوهر ، والتسع الياقية فصائل الأعراض في عشر : الأولى منها فصيلة الجوهر ، والتسع الياقية فصائل الأعراض في عشر : الأولى منها فصيلة الجوهر ، والتسع الياقية فصائل الأعراض في عشر : الأولى منها فصيلة الجوهر ، والتسع الياقية فصائل الأعراض في عشر . الأولى منها فصيلة الجوهر ، والتسع الياقية فصائل الأعراض في عشر . الأولى منها فصيلة الجوهر ، والتسع الياقية فصائل الأعراض في المناه في عشر . الأولى منها في عشر . المناه في المناه في عشر . الأولى منها في عشر . والتسع الياقية في عشر . الأولى منها في عشر . الأولى منها في عشر . والتسع الياقية في عشر . الأولى منها في علية المناه في عشر . الأولى منها في عشر . والتسع الياقية ولم المناه في عشر . الأولى منها في عشر . والتسع الياقية وليانه في عشر . الأولى منها في المناه في المناه

وذلك لأنه اقتنع بعد طول البحث بأنه لا تخرج أية كلمة منفردة عن الحدلالة على إحدى هذه الفصائل العشر . وقد أطلق على هذه الفصائل أسم « المقولات » . والمقولة هي الجنس العالى المحمول على موضوع بعينه . وهذه المقولات العشر هي : (١) مقولة الجوهر كانسان وحصان (٢) مقولة الكي كذراع ورطل . (٣) مقولة الكيف كأبيض وفلسنى . (٤) مقولة الاضافة كضعف ونصف . (٥) مقولة الأين كالميدان و و الليسيه » . (١) مقولة المتى كأمس والعام الماضى . (٧) مقولة الوضع حينائم وجالس . (٨) مقولة اللك كسلح ومستلئم . (٨) مقولة الفعل كقاطع ومحرق . (٩) مقولة الانفعال كنقطع ومحترق .

وليست واحدة من هذه المقولات تدل منفردة على شيء آخر زائله على معناها البسيط. أما الايجاب والسلب والصدق والكذب فليس لها فيها وجود إلا بعد حلها على موضوعاتهها. وينبغي أن يعرف أن التسع الأخيرة من هذه القولات لا تخرج عن كونها صفات وأحوالا تعرض للجوهر. وقد نتج هذا من طبيعة كل من الاثنين، إذ حد الجوهر هو المستنى الذي لا يفتقر الى غيره. وحد العرض هو المفتقر الذي لا يستغنى عن الجوهر. ولكن هذا الاستغناء لا ينبغي أن يؤخذ على عمومه في الجوهر، وإنما هو استغناء من جهة قيامه بالذات فحسب. ولهذا لا يتعارض مع افتقار الجوهر المعلول إلى علمته ، لأن بعض الجوهر علة. والبعض الآخر معلول.

ولما كان الجوهر نوعين: أحدهما هو الجوهر المشخص كمقراط وأفلاطون . والثاني هو العام المشترك كالأجناس المقولة على الأنواع ،

والأنواع القولة على الأفراد ، فيقد نص « أرسطو » على أن الجوهر المراد في القولات هو الجوهر الثاني ، لأن الأول وهو الشخصي لا يصلح لأن يكون محمولاً ، والحل هو أحد ركني التعريف في القولة . ولكن الجوهر الشخص هو - في رأيه - أدخل في باب الجوهرية من الجوهر العام . وما يقترب من الجوهر المشخص هو أكثر جوهرية مما يبتعد عنه . فيقراط مشلا هو أكثر جوهرية من الانسان ، والانسان أكثر جـوهرية من الحيوان ، والحيوان أكثر جوهرية من النامى وهـ لم جرا . بل إن « أرسطو » يذهب في العناية بالجوهر الشخصي إلى ما هو أبعد من ذلك فيقرر أنه لولا وجوده لما وجـد الجوهو العام لا واقعيا ولا منطقياً . وعنده ان الجواهر الشخصة كلها متساوية لا عتاز أحدها عن الآخر بأية منزة . وإن الألفاظ المطلقة عليها لا تدل أبداً إلا على أشياء واقعية .

ومن مميزات الجوهر بقسميه : الشخصى والمشترك ما يلى : (١) إنه لا ضد له وإن كان يقبل عرض التضاد مثل قبول « سقراط » للحرارة والبرودة دون أن ينقطع عن أنه إنسان . (٢) إنه من حيث هو جوهر لا يزيد ولا ينقص وإن كان يقبل عرض الكم الذي تتحقق فيه الزيادة والنقص . (٣) إن أفراداً مختلفة منه يمكن أن تتقبل المجمولات المشتركة مثل : احمد نام ، وهذا الحصان نام . وهذه الشجرة نامية .

وكما وضع « أرسطو » مميزات للجوهر كذلك وضع مميزات لبعض المقولات الأبخرى كالكم والكيف والاضافة مثلا فقرر أن الكم يمتاز والميزات الآتية : (١) عدم قابلية التضاد كالجوهر . أما القليل والكثير »

والكبير والصغير فليست كموما ولكنها نسب . (٢) إن الكم لا يختلف في حالة عنه في حالة أخرى . فمثلا: الثلاثة لا تختلف في بابها عن الحبسة في بابها . (٣) إن الكم يمتاز أيضا بوصفه بالمساواة و « اللامساواة . في بابها ميزات الكيف فهي ما يلي . (١) قبوله التضاد . (٢) قبوله التفاضل . (٣) قبوله التشابه والتخالف .

أما الاضافة فمن مميزاتها ما يلى : (١) قبولها التضاد مع استثناء بعض أفرادها من هذا التضاد ، مثل ضعف وثلاثة أمثال واربعة أمثال : (٢) قبول أفرادها كذلك . (٣) قبول أفرادها حدوداً متبادلة مثل أبو الابن وابن الأب ، وسيد العبد . (٤) إن المضافات في هذه المقولة يجب أن توجد متصاحبة في الغالب وذلك مثل الضعف والنصف والأب والابن وان كانت في غير الغالب قد لا تتصاحب في الوجود مثل المعلومات والقواعد العلمية فان الثانية تستنج من الأوثل بوساطة الملاحظات ، وهي لا توجد الا متأخرة عنها .

ولما كان الجوهر يطلق من حيث التجرد والتشخص على نوعين من الكائنات الأول الجواهر المجردة التي لا أعراض لها كالاله والعقل والثاني الجواهر المتحيرة دوات الكموم والكيوف والأوضاع والأيون ولما كان ما يقع فيه الخلط أو المفالطة عمو القسم الثاني بسبب عدم تحديد أعراضه المتعاقبة عليه والتي كان تعاقبها منشأ تغيره ، وبالتالي منشأ تغير الحكم عليه فقد وجب تعيين هذه الأعراض تعيينا قاطعا يحصرها في المحمولات النسع المتقدمة . وبهذا ينتني كل اصطراب في فهم الكائنات وفي الحكم عليها في فهم الكائنات

وقد تبع هذا التحديد الذي حصر به « أرسطو» الأعراض تحديد دقيق في معانى المفردات ضم إلى تحديدها اللغوى الذي قام به عند تحرير العبارة كما أسلفنا . وهذا التحديد الثانى الذي نشأ من تعيين المقولات هو أن اللفظة الواحدة قد تتنازعها عدة مقولات معا . وخلفا يجب على المحاور أن يسند كل كلة من كلاته إلى المقولة التي تنتسب إليها ، لأن معناها يتغير تبعا لهذا الاسناد ، ويخشى أن يكون هذا التغير أساس اضطراب أو مغالطة . ومثال ذلك أن « الخير في مقولة الجوهر إنما هو الله والعقل، وفي مقولة الكيف إنما هو الفضائل، وفي مقولة الكيم هو المقياس، وفي مقولة الاضافة هو النافع ، وفي مقولة التي هو الفرصة ، وفي مقولة الأين هو الوضع المنتظم ، والأمر كذلك بالنسبة لبقية المقولات » (١)

غير أن الاستقراء الذي انتهى بأرسطو إلى هذه القولات العشر استقراء ناقص باجماع الناطقة ، إذ يمكن أن تكون هناك مقولات أخرى خارجة عن هذا الحصر .

على أن الذى لاشك فيه هو أن تحديدها على هذا الوضع الأرسطوطاليسى قد أزال الاضطراب فى الأحكام بقدر الطاقة البشرية وقطع الطريق على المغالطين .

#### ٧-التناقصه

أما المشكلة الثالثة فهى مشكلة التناقض ، وذلك ان « أرسطو » لما تأمل بعد كل هذا التحديد الذي وضعه رأى ان هناك عقبة أخرى يمكن

<sup>(</sup>١) أنظر الباب الثالث من الكتاب الاول من الاخلاق الي نيقوماخوس

ان تقف فى سبيل الوصول إلى الحق ، وهى عقبة تقابل إسناد المحمولات إلى موضوعاتها أو تقابل القضايا الحلية فأراد أن يضع قاعدة لمذا التقابل فقسمه إلى أربعة أقسام .

الأول تقابل النسبة كالذي يكون بين الضعف والنصف بالنسبة إلى الواحد وعنده أن متقابلي هذا القسم \_ وإن تعارضا \_ تربطهما صلة الاضافة ، لأن نسبة النصف إلى الضعف هي نسبة واحد إلى أربعة . فلتصور أحدهما يلزم تصور صلته بالثاني .

الثانى تقابل التضاد . ويمكن ان يعرف الضدان بأنهما مالا يجتمعان وقد يرتفعان . وينقسم هذا القسم إلى نوءين : الأول التضاد اللين أو المعتدل ، وهو ما يمكن خلو الأمر فيه من الضدين كليهما مع بقائه فى الوجود وذلك كتضاد السواد والبياض ، إذ يمكن أن يخلو الجوهر منهما معا ويظل موجوداً ومتصفا بالحرة مثلا . والنوع الثانى هو التضاد المعاند ، وهو مالا يخلو الجوهر فيه من أحد الضدين إلا إذا انعدم ، وذلك مثل الزوجية والفودية ، إذ لا يخلو الأمر من اتصاف الجوهر إما بالفردية أو بالزوجية إلا إذا انعدم هذا الجوهر .

والفرق بين تقابل النسبة وتقابل النضاد هو أنه فى تقابل النسبة يمكن إضافة كل من النقابلين إلى الآخر على التعاقب أما فى تقابل النضاد فلا يمكن ذلك ، إذ تستطيع ان تقول مشلا . نصف الضعف وضعف النصف ، ولكنك لاتستطيع أن تقول : أبيض الأسود ، أو أسود الأبيض أو يقظة النوم ، ونوم اليقظة .

الثالث تقابل الحرمان والامتلاك مشل البصر والعمى . وشأنية

الامتلاك ضرورية في هذا القسم، فلا يقال مثلاكا قال «أوبوليد الميليق» مادام الانسان لم يفقد قرونا ، فهو ذو قرون ، كما انه مادام لم يفقد بصره فهو مبصر . ولذلك كان اشتراط أرسطو شأنية الامتلاك في هذا القسم من التقابل إقفالا لباب آخر من أبواب الغالطة .

ويمكن إدخال هذا القسم الثالث إما فى نوع النضاد اللين اذا أمكن أن تكون بين متقابليه واسطة كحالة ضعف البصر بين العمى والبصر ، وإما فى نوع النضاد المتناهى فى البعد إذا لم يمكن وجود الواسطة كتقابل الحياة والموت .

الرابع هو تقابل الايجاب والسلب مثل سقراط مريض سقراط ليس بمريض. وهو يختلف عن الأقسام الثلاثة السالفة بأن إحدى القضيتين المشتملتين على هذا التقابل يجب أن تكون صادقة ، والأخرى يجب أن تكون كاذبة . أما بقية الأقسام فلا يجب فيها ذلك مطلقا ، لأن التضاد المتناهى فى البعد \_ وهو أقرب الأقسام التباسا بالتناقض \_ ليس من الضرورى أن تكون إحدى قضيتيه صادقة والاخرى كاذبة ، بل قد تكونان كاذبتين مما ، وذلك مثل قولنا : المدود الذي في داخل الحجرة زوج الممدود الذي فى داخل الحجرةفرد ولم يكن فى داخل الحجرة شىء كانت القضيتان كاناهما كاذبتين ، وهـذا مالايقع في التناقض ألبتـة ، لأننا حتى لو قدرنا عدم سقراط كانت إحدى القضيتين في قولنا: سقراط مريض، سقراط ليس بمريض كاذبة وهي الأولى ، وكانت الاخرى صادقة وهي الثانية ، لأن إسناد المحمول إلى « اللاموجود » كذب ، وسلبه عنه صدق ، وهذا هو المراد في التناقض ولذلك صح تعريف المناطقة في بعد المتناقضين بأنهما مالا يجتمعان لايرتفعان

ُ وقد قصر « أرسطو » التناقض على العناد الذاتى . أما العائدات العَرضية الناشئة من الكيوف والأحوال فلم يدخلها في هذا القسم ـ ولما كان اجتماع النقيضين في القضية يوجب صدق إحداهما وكذب الأخرى كما أسلفنا فقد أعلن « أوبوليـد الليتي » وهو من اليجاريين أنَ الانسان إذا رأى أباه سافراً فمقنعاً عرفه في الحالة الأونى ولم يعرفه فَى الْحَالَةُ الثَّانيـة ـ وإذاً ، فقولنا : إنه يعرف أباه ولايعرفه تناقض في قضيتين ، وهو صدق في كلتيهما ، ولكن هذا الميجاري كان مغالطا ، إذ ينبغي أن ينظر إلى شروط التناقض التي لايتحقق إلا بها ، وهي : اتحاد « الماصدق » والزمان والمكان والشرط والاضافة والقوة والفعل ، والجزئية والكلية. فاذا تخلف شرط من هذه الشروط لم يتحقق التناقض. ونحن إذا نظرنا الى مثل « أوبوليد » ألفينا أنه لا تناقض فيه ، وأن معناه أن فلانًا يعرف أباه سافراً ولايعرفه مقنعاً . فالشرط هنا قد تخلف ـ ولا ريب ان التناقض قبل وضع قاعدته وشروطه كان منفذا عظما ُ للخطأ والمغالطة ، وأن تحديد مواضعه وشروطه يقضى على هــذا الخطأ وْتَلَكُ المُغَالِطَةُ قَضَاءً تَامَا وَهَذَا هُوَ الذِّي أَرَادُهُ.

#### ٨٠ الفياس وأشكاء

تأمل « أرسطو » فيا يوضع حوله من حقائق وما يقرر من نتائج مقنعة للخصوم فرأى انها كلها غير مبنية على أساس متين ، لان جميع الوسائل التي يستخدمها الفلاسفة في محاولاتهم ، والاساتذة في تعالميهم ، والخطباء في خطبهم ليست وسائل صَيحة متفقة مع العقل السليم وإذن

مفيجب أن ينظر في وسائل الانتاج التي كانت مستعملة في عصره نظرة نقد تصفيها من الخطأ ، وتحددها وتجعل نتائجها ضرورية لا محيص عنها وتنقل هذه النتائج من حالة الاضطراب الذي كانت فيه قبلا الى حالة البقين الذي لا يتخلف

ُ ولم يكن « أرسطو » أول من حاولوا هـذه المحاولة ، بل ان « أفلاطون » سبقه إليهاولكنه \_ فيما يظهر \_ لم يوفق الى مثل ما وفق «اليه « أرسطو » إذ أنه على الرغم من وضعه قاعدة التعقل واكتشافه الحدود الثلاثة الضرورية للانتاج قد أخفق فى تكوين القياس الصالح الذى لا يتخلف إنتاجه . وتفصيل ذلك ان قياس « أفلاطون » لا يوصل إلى نتيجته ضرورة ، لانه يؤسسه على الفرض والتخمين . والسبب في خُلكُ هو أن ألحد الأوسط في قياسه أكثر شمولًا من الحدين : الاصغر .وَالْأُكُورِ . ومثاله : كل انسان حيوان ، وكل حيوان ممكن الفناء والخلود وذلك لأن الامكان عندهم هر ما قابل الصرورة ذهنا ، لا ما أمكن وجوده فعلاً . فتكون النتيجة : كل انسان ممكن الفناء والخلود . وإذن ، فلا يسعنا \_ لـكي نثبت أن الانسان فان \_ إلا أن نفرضه فرضا ولا ريب أن الفرض خير اليقين وعلة تخلف اليقين هو تفوق الحد الأوسط في الشمول على الحدين: الاصغر والأكبر ، لأن الحد الأوسط هنا هُو الحيُوان ، وهو أشمل من انسان ، لانه جنس ، والانسان نوع ، وأشمل من فان ، لانه ممكن الفناء والخلود .

من هذا يتضح أن قياس « أفلاطون » عير صالح ، وأنه لكى يحصل الانسان على نتائج يقينية يجب أبن يتركه الى قياس آخر يشترط فيه الجزء الثانى حسل على الفلسفة الاغيقية

أن يكون حده الأوسط نوعا لحده الأكبر ، وجنسا لحده الأصغر . ومثال ذلك : اذا كانت الحياة متحققة في الحيوان، وكان الحيوان محققة في الخيوان، وكان الحيوان محققة في الانسان ( وقد نشأ هذا عندهم من أن كل جنس محقق في نوعه ﴾ فالنتيجة بعد حذف المكرر هي الحياة متحققة في الانسان .

وعنده أن الحد الأوسط كما أنه وسط فى الشمول بين الحدين: الأكبر والأصغر ، هو كذلك وسط فى الترتيب الوضعى بينهما

وقد كان « أرسطو » فى أول الأمر محافظا على نظام « أفلاطون » فى تصديره القياس بالحد الأكبر كما هى صورة المثال السابق ، ولكنه لم. يلبث أن عدل عن هذا النظام إلى النظام الآخر الذى يستلزم توسط الحد الأوسط

بهذا المجهود العظيم تمكن « أرسطو » من وضع القياس الثابت الأكيد الانتاج الذي يمكن أن يحد بما يلى: « هو قول مؤلف من مقدمتين متى ثبتت صحتهما لزم عنهما إنتاج ضرورى كان قبل ذلك مجهولا » وتسمى إحدى المقدمتين بالصغرى ، والثانية بالكبرى.

وللقياس أربعة أشكال: فالشكل الاول أن يكون الحد الوسط محمولاً أو تاليا في الصغرى ، موضوعا أو مقدما في السكبرى كالمثال السالف. والشكل الثاني أن يكون محمولا أو تاليا فيهما ، نحو كل إنسان حيوان ، ولا شيء من الجاد بحيوان ، الثالث أن يكون موضوعا أو مقدما فيهما ، نحو كل انسان حيوان ، وكل انسان ناطق . والرابع عكس الاول نحو المالم متغير ، وكل معلول عالم .

وليس بين هذه الاشكال كالها شكل كامل الا الأول . أما الثاني

والثالث فهما غير كاملين • وعنده أنه يمكن تكميلهما بردهما الى الشكل الاول .

وأما الرابع ، فلم يكن « أرسطو » يستعمله ولا يأبه له . بل ان بعض العلماء الغربيين الذين لا يبالون بان يتعجلوا فى أحكامهم قرروا أن « أرسطو » لم يعرف الشكل الرابع ، وإنما هر من وضع « جالينوس » الطبيب الذى أتى بعد « أرسطو » بنحو خمسة قرون

وقد تبع الاستاذ أبو العلا عفيفي هؤلاء المؤلفين الخاطئين في زعمهم هذا ، فأثبت في مذكراته في المنطق أن « الشكل الرابع » ليس من وضع « أرسطو » بل هو من وضع « جالينوس » (١)

ولا ريب أن هذا غير صحيح ، وإنما الصحيح أن « أرسطو » وضع الشكل الرابع وقال به ، وعرف عيوبه كما عرف محاسنه ، ولكنه كان في رأيه أنقص الأشكال فأهمله في التطبيق بعد أن نص على وجوده ومثل له في كتاب « التحليلات الاولى » تمثيلا لا يدع مجالا للشك في معرفته إياه . وإليك هذا التص : « ولكن اذا كان أحدها ( أي الحدود ) موجبا ، والثاني مسلوبا ، وكان المسلوب هو الاكبر ، فانه يوجد دا مما قياس يكون الحد الأصغر في نتيجته محمولا على الحد الاكبر ومثال ذلك : (1) في بعض (ب) و (ب) ليس في أي (ج) فتكون النتيجة : ليس (ج) في بعض (ا) (٢)

وقد علق الاستاذ « سانت \_ هلير على هاتين الفقرتين بقوله : « إن

<sup>(</sup>١) انظر صفحة ١٩ من مذكرات الاستاذ أبي العلا عنيفي .

<sup>(</sup>٢) أنظر الفقر تين ٢و٣ من الباب السابع من الكتاب ألاول من التعليلات الاولي .

هذا هو مثل الشكل الرابع الذي عزى الى « جاليان » : « جالينوس » والذي يجب أن ينسب الى « أرسطو » ١١)

على أن أقل تأملة عاجلة فى هذه المشكلة تصل بصاحبها إلى نتيجة تكاد تكون بديهية ، وهى ان هذه الأشكال الأربعة نتجت من القسمة العقلية التى لامحيص عنها ، وهى أن الحد الأوسط إما أن يكون موضوعا فى الصغرى ، محمولا فى الكبرى أو بالعكس ، وإما أن يكون موضوعا فى كلتيهما أو محمولا فى كلتيهما ، ولا يمكن غير ذلك . فهل يتصور أن قسمة رباعية بسيطة كهذه القسمة تعزب عن عقلية منطقية محضة كعقلية «أرسطو » بي بعد ذلك أن نبحث عن المنبع الأول الذى نشأت منه هذه الخرافة ، وهى عزو الشكل الرابع إلى « جالينوس » .

يحدثنا الأستاذ « سانت — هلير » أن المصدر الأول لهذه السقطة هو ابن رشد ، وهو في هذا يقول :

« بل هو (أى أرسطو) لم ينس الشكل الرابع الذى نسب إلى جاليان » بناء على شهادة ابن رشد » (٢)

وبما أنه ليس لدينا مصادر معتمدة فى تحقيق هذه الشكلة ، وهى نشأة تلك الأغلوطة فنحن مضطرون إلى مسايرة الاستاذ «سانت — هلير » إلى أن يظهر لنا فيها غير ذلك ولكنا نستطيع أن نؤكد أنه إذا صحت نسبة هذه الهفوة إلى ابن رشد كان ذلك برهانا على أن كتاب « الأورجانون » لم يصل إليه على حقيقته ، إذ لو رآه لما تردد فى نسبة الشكل الرابع إلى المعلم الأول .

<sup>(</sup>۱) انظر صفحة ۳۴ من مقدمة ترجمة الاستاة « سانت ــ هلير » للتحليلات الاولى . (۲) انظر صفحة ۹ من مقدمة الاستاذ « سانت ــ هلير » لكتاب «المقولات» طبعة باريس سنة ۱۸۶۴ .

هذا هو موجز آراء «أرسطو» التي أثبتها في كتابه المعروف بالقياس أو « أناليتيكا الألى » وقد وزع فصول هذا الكتاب على أجزاء القياس ، فخصص منه الستة والعشرين فصلا الأولى لايضاح عدم كفاية الأقيسة الغير اليقينية ولبسط الحاجة إلى القياس الصحيح ولاباة عناصره وأصوله التي يتكون منها ثم كرس الفصول الأربعة من السابع والعشرين إلى الثلاثين لنشأة القياس وطريقة إبداعه وتركيه . ثم أبان في البقية الباقية من الكتاب أوجه القياس وأشكاله .

#### ٩ ـ اليرهان

بعد أن انتهى « أرسطو » من وضع قواعد القياس وأشكاله تأمل فوجد أن عله هذا لايزال ناقصا ، لأن القواعد التى وضعها للقياس ليست كفيلة بتمييز القدمة الصحيحة من المقدمة الزائفة . وإذاً ، فسيظل القياس – على الرغم من كاله الذاتى – غير مجد ، لأنه قد يتألف من مقدمتين إحداهما أو كلتاهما زائفتان فيكون الانتاج زائفا . وقد أقلقت هذه الفكرة حكيمنا إقلاقا حمله على البحث عن وسيلة يعرف بها ما إذا كانت مقدمتا القياس صحيحتين أو زائفتين فيقره فى الحالة الأولى ويرده فى الحالة الثانية . وبهذا يمكن تقييد تعريف القياس بقيد : « متى ثبتت صحتهما » . وقد حصل « أرسطو » بالفعل على هذه الوسيلة الضامنة صحتهما » . وقد حصل « أرسطو » بالفعل على هذه الوسيلة الضامنة عند مقدمتى القياس وسهاها بالبرهان وهو « ما يتألف من مقدمات يقينية قنيد اليقين » .

والبرهان هو وحده عند « أسطو » مايفيد العلم ، لأن العلم عنــده - ٧٧ -- هو معرفة علل الأشياء التى تبين أن هذه الأشياء لا يمكن أن تكون على غير ماكانت عليه ، وليس هو معرفة ظواهر الاشياء كما تعرف العامة أو معرفة علل زائفة ليست هى العلل الحقيقية للأشياء : ولذلك لم يكن الفرق بين من يعرف الشيء ومن يجهله هو أن الأول أحاط بظاهر الشيء ، والثانى لم يحط به ، وإنما الفرق بينهما هو أن الأول عرف عله والثانى جملها أو أساء معرفتها .

قد نعرف بعض الأشياء بدون برهان ، ولكن هذه المعرفة رغم كل شيء لاتسمى علما ، لأن العلم هو مايأتى عن طريق البرهان وحده. وإذا ، فالقياس اليقيني الموثوق بانتاجه هو القياس اللبرهن عليه.

ولما كانت الأقيسة الشائعة إلى عهد « أرسطو » مؤلفة من مقدمات يقينية ومقدمات مشهورة أو مسلمة ، ومقدمات ظنية ، ومقدمات خيالية ، ومقدمات وهمية أو زائفة . وكل هذه الأنواع يمتزج بعضها ببعض فقد خصص « أرسطو » هذا الكتاب السالف الذكر لدراسة المقدمات اليقينية وحدها وتعيينها وتحديد الفرق بينها وبين غيرها . أما بقية أنواع المقدمات فقد خصص لكل نوع منها كتابا .

وعنده أن الانتاج لا يلزم ضرورة إلا إذا ثبتت صحة القياس ، وصحة القياس متوقفة على صحة مقدمتيه ـ وهاتان المقدمتان لا تكونان يقينيتين إلا اذا كان شمول الحد الأكبر في القياس المؤلف منهما للحد الأوسط ، وشمول الحد الأوسط للحد الأصغر قد بلغا من البداهة درجة لاتفتقر ممها الى النظر ، وذلك لأن المقدمات اذا لم تنت الى الضرورة

وظلت دائما في حاجة الى برهان ، واحتاج هـذا البرهان الى برهان وطلت دائما في حاجة الى برهان الى برهان الموفة مستحيلة -

وقد اشترط « أرسطو » فى مقدمتى القياس بعد بداهتهما المتقدمة أن تكونا أولا محتويتين على سبب النتيجة ـ ثانيا أن تكونا متقدمتين عليها وأسهل منها فى المعرفة ـ

#### ٠١ - الاستقداد

غير أن البداهة المشترطة في شمول الحد الأكبر للأوسط ، وشمول الأوسط للأصغر في القياس الأرسطوطاليسي لاتتيسر لنا عن طريق البرهنة لآن البرهان حينئذ يحتاج الى برهان آخر ويتسلسل ذلك الى غير نهاية و لا توجد في عقولنا من نفسها ، لأنها ليست فطرية ، وانما هي تتولد من أحاسيس خاصة وان كانت أرقى من المعارف الشخصية التي لاتمت الى الوحدة العامة بصلة ، لا أن هذه الأحاسيس انما وجدت فينا لتربط معارفنا الخاصة بالوحدة الكلية \_ وكيفية هذا الربط هي أن الأحاسيس تولد الذاكرة ، والذاكرة تولد التجارب التي ليست الا مجموعة الافكار العامة التي يكونها الشخص من معارفه الخاصة والتي تشتمل على العناصر الأولى للعلم والفن ـ ومثال ذلك أننـا نشاهد الأشخاص الخارجيـة وما يتصل بها من صفات محسة ، فنختزن هذه الصفات في الذاكرة ثم نضيف اليها مثيلاتها في فرصة إحساس أخرى ، ثم نكون من ذلك كلية تصعد بعقولنا من الشخصي الى الكلى أو من الانسان الممثــل في الأفراد الى الانسان العام المعقول ـ وهذه الطريقة تسمى بالاستقراء ـ

على أنه لما كان استقراء جميع ماصدقات الكلية متعذراً ، فقد اكتفى « أرسطو » باستقراء المجموع عن الجميع ـ وهذه هى أولى نقط الضعف التى ظهرت فى منطقه فيما نعلم .

# (۵) الطبيعة

غهير

لما كان «أرسطو» قد قرر انه لا يتصور الجوهر منفصلا عن اللاجسام المادية ، وأن هذه الاجسام لا تتصور بعيدة عن الحركة والأعظام، والزمان والمكان فقد رأى من الضرورى أن يعنى بدراسة هذه الظواهر وعلائقها بالجسم الطبيعى

ولما كانت الحركة هى أهم هذه الظواهر وأبرزها تأثيرا فى المحسات. فقد قدمها على غيرها . وهاك دراسة هذه الظواهر متابعة :

# (١) الحركة

كان الفلاسفة منىذ عهد « هير اكليت » الى عهد « أرسطو » ينظرون الى الحركة نظرة رهبة ورعب ويسندون اليها كل ما يقع فى الكون. من تطورات واستحالات ويعتبرونها لهذا عقبة كأداء فى سبيل المعرفة ، لانهم لا يكادون يحكمون على صورة من الصور حتى تطوح بها الحركة الى الزوال وتحل غيرها محلها الى أجل ضئيل لا يلبث بدوره أن يزول. وهكذا دواليك مما دفع الفلاسفة القدماء إلى أن يطلقوا عليها عبارات نها دواليك مما دفع الفلاسفة القدماء إلى أن يطلقوا عليها عبارات نها دواليك مما دفع الفلاسفة القدماء إلى أن يطلقوا عليها عبارات نها دواليك مما دفع الفلاسفة القدماء إلى أن يطلقوا عليها عبارات نها دواليك مما دفع الفلاسفة القدماء إلى أن يطلقوا عليها عبارات نها دواليك مما دفع الفلاسفة القدماء إلى أن يطلقوا عليها عبارات نها دواليك ما دفع الفلاسفة القدماء إلى أن يطلقوا عليها عبارات نها دواليك عليها عبارات نها دواليك ما دفع الفلاسفة القدماء إلى أن يطلقوا عليها عبارات نها دواليك ما دفع الفلاسفة القدماء إلى أن يطلقوا عليها عبارات نها دواليك ما دفع الفلاسفة القدماء إلى أن يطلقوا عليها عبارات المناسفة القدماء إلى أن يواليك عليها عبارات المناسفة القدماء إلى أن يواليك عبارات المناسفة القدماء إلى أن يواليك عبارات المناسفة القدماء المناسفة القدماء إلى أن يطلقوا عليها عبارات المناسفة القدماء المناسفة المناسفة القدماء المناسفة المنا

« اللامحدودة ﴿ أُو ﴿ اللامحددة » أُو « الظاهرة المتمردة على الفكر » أو العنصر النير القابل للمفهومية » بل ان « أفلاطون » نفسه قال في كتاب « تييتيت » ما معناه : ينبغي أن نفر من هذا العالم لنبحث عن. المعرفة في عالم آخر لا تسوده الحركة وهو عالم الماني . وأكثر من ذلك ان الافلاطونيين \_ وهم معاصرون لأرسطو \_ كانوا يطلقون عليها اسمى: « الآخر » و « ما لا نظير له » . فلما جاه « أرسطو » لم ينظر الى. الحركة تلك النظرة القديمة ، وإنما أهندى الى أن العلة الاثنية هي التي تقود بوساطة الحركة استحالات المادة وتعيراتها من صورة الى صورة بعد تهيئتها لقبول هـذه الصور ، وهي ثابتة ساكنة دا عما وإذاً ، فالحركة-عنده لا تزيد على كونها مبعث تعاقب الصور الغائية الثابته . ومن هــذا يتبين أن الحركة عنده محصورة بين حالتي بدء وانتهاء ، وانها تؤول الي السكون حينًا تنتهى التغيرات الـكامنة في المتحرك الذي كان منه البدء . وعلى أثر أيلولتها الى السكون تبدأ حركة أخرى متخذة ماكان نهاية في الاولى مبدأ لها ، متجهة الى ثالث هو ثان بالنسبة اليها . وهكذا: حتى الغاية الاخيرة التي لا غاية بعدها ، وقد عرف « أرسطو » الحركة من حيث الامكان والضرو ة في كتاب « الطبيعة » بقوله : « فعل أو كال المكن من جهة ما هو ممكن » (١) . وعرفها في موضع آخر من. هذا الكتاب بقوله « ان الحركة هي فعل ما يمكن أن يفعل أو أن يقبل من جهة ما الشيء هو ما هو . وذلك إما بطريةة مطلقة وغاية في العموم ، وإما بطريقة خاصة تبعا للاحوال المختلفة » . ٢٠١ ولهذا لم يكن طول

<sup>(</sup>١) انظر الباب الاول من الكتاب الثالث من الطبيعة ترجمة للاستاذ لطني السيد باشا. (٢) انظر الباب الثالث من الكتاب المذكور .

قامة الطفل من حيثية إنه كائن حي يجب أن يصل إلى قامة معينة ، بل من حيث إنه عقل كامن فيه إمكان بلوغ غايته حد قامات الرجال. أما من حيث ذاتها فهي مبعث انتقال من حال الى ضدها كالصغر والكبر والبياض والسواد والصعود والهبوط الولهذا كان لكل نوع من التضادات حركة تختلف عن حركات الانواع الاخرى . وبناء على ذلك يكون عدد أنواع الحركات الموجودة في الكون بعدد ما فيه من تضادات. وعنده أَن الحَرَكَةُ لَا تَتَحَقَّقُ إِلَّا فِي مَقُولَاتُ : الأَينِ والكُم والكيف ، وذلك لأن مقولة الأضافة لا تتحقق إلا باجتماع حديهاً . ومقولتي الفعل والانفعال مؤلفتان من تغير دائم ، فوجود الحركة فهما يكون تغيراً للتغير وأما مقولة التي فهي مؤلفة من مقاييس الحركة ، ومقياس الحركة لا يتحرك وقد رأى الباحثون أن نص « أرسطو » فى هـذه النقطة مظلم لا تتبين منه أدلته في وضوح

ومهما يكن من الامر فلما كان التضاد لا يتحقق إلا في مقولات : الأين والكم والكيف فقد لزم أن لا يكون في الكون إلا ثلاثة أنواع فيها الحركات محصورة في هذه المقولات الثلاث دون غيرها ، وهي الحركة الموضعية في مقولة الأين ، وحركة الاستحالة في مقولة الكيف ، وحركة النم والنقص في مقولة الكيف ، وفي هذا يقول « أرسطو » :

« لنذكر بديا أن هناك ثلاثة أنواع من الحركات تتميز بأن إحداها تقع فى العظم ، والاخرى فى الكيف ، والثالثة فى المكان » (١) وفى كل نوع من هذه الانواع الشلائة يجب أن يتحقق ترك حلة

<sup>(</sup>١) ا نظر الباب العاشر من الكتاب الذاك.

والاستيلاء على أخرى ، وأن يكون التارك والستولى واحدا / والى هذه الانواع الثلاثة من الحركات أضاف « أرسطو » فى الباب الاول من الكتاب الثالث من الطبيعة نوعا رابعا وهو حركة الكون والفساد فى مقولة الجوهر حيث قال : « والكون والفساد هما حركتا الموجود الذى يتولد أو يفسد والذى يكون أو الذى يزول » (١) » . ولكنه عاد فأبعده فى الباب الاول من الكتاب الخامس من نفس الكتاب والسببان اللذان استند اليهما فى هذا الابعاد هما :

(۱) إن الانتقال من الكينونة إلى « اللاكينونة » أو العكس اليس إلا انتقالا من حالة الى ضدها كما هو تعريف الحركة ، لأن الجوهر ليس له ضد ، وبالتالى لان « اللاكينونة » ليست حالة وجودية يتحقق فيها تضاد الكائن

(٢) ان الكون والفساد ليسا حركتين ، لانهما فجأثيان بينما الحركة تدرج بطيء .

ولكن هذا لا بمنع من أن تكون الحركة هي التي هيأت للكون والفساد ، إذ يجب أن يسبق كلا منهما استعداد المادة لقبول الصورة الجديدة . وهذا الاستعداد لا يحدث إلا بالحركة ، غير أن هذه الحركة تنقطع في اللحظة الاخيرة التي تسبق حلول الصورة الجديدة في المادة ، وهي لحظة الكون أو الفساد .

وعنده أن الحركة الموضعية وهى حركة الأين تمتاز عن نظيرتيها: حركتى الكم والكيف بأنها تنقسم الى عدة حركات ، أولاها الحركة المستديرة كحركة الافلاك ، وثانيتها الحركة المستقيمة ، وثالثتها حركة

<sup>(</sup>١) انظر الباب الاول من الكتاب الثلاث.

هی مزیج منهما . وفی هذا یقول « أرسطو » :

حين يكون جسم به حركة نقلة فانه لا يمكن أن يكون له إلا واحد من هذه الا يجاهات الثلاثة: إما أن يتحرك دائريا ، وإما أن يتحرك على حسب مزيج من الدائرة ومن على خط مستقيم ، وإما أن يتحرك على حسب مزيج من الدائرة ومن الخط المستقيم . فالنقلة هي إذاً ، إما دائرية ، وإما مستقيمة ، وإما مركبة » (١) .

وعند أرسطو أن الحركة الستديرة هي خير الحركات وأساها ، وهو يبرهن على هذا السمو بقوله :

« ذلك فى الواقع بأن الحركة الدائرية تذهب من ذاتها أيضا ، فى. حين أن الحركة الستقيمة تذهب من ذاتها لتعود إلى غيرها . الحركة الدائرية لا بمر ألبتة بالنقط أعيانها ، فى حين أن الحركة المستقيمة بمر بالنقط أعيانها إلى أن يقول : وهذا هو ما يجعل أن هذه الحركة هى أتم من الجميع والوحيدة الكاملة » (٢)

ونحن إذا أغضينا عن الحركة المستديرة التي أثبت « أرسطو » أنها أكل الحركات وأسهاها والتي لهذا السمو كانت حركة الأفلاك الخالدة. ونظرنا إلى الحركتين : المستقيمة الصرفة والتي هي مزيج من استقامة واستدارة ، ألفينا فيهما حينا حركة إرادية كالمشي والقفز والطيران لدي. الكائنات الحية . وحينا آخر حركة طبيعية مثل حركة الجمادات التقيلة التي يهوى بها ثقلها نحو المركز . وحينا ثالثا حركة قسرية كرفع الحجر

 <sup>(</sup>۱» انظر الباب الثاني عشر من الكتاب الثامن س
 (۲» راچم الباب الثالث عشر من الكتاب المذكور.

وإنزال النار وماشاكل ذلك (١) .

#### ۲-اللامتناهی

بعد أن انتهى «أرسطو » من دراسة أهم ظواهر الأجسام الطبيعية وهى الحركة أراد أن يدرس الأعظام التى نتعاقب على الأجسام صدوداً وهبوطا ، ولكنه لم يكن يستطيع أن يدرس هذه الأعظام دون أن تقوده تلك الدراسة إلى دراسة « اللامتناهى » وهذا طبيعى مادام كل عظم قل أو كثر يمكن أن يكون متناهيا أو غير متناه ، كما أن الحركة والزمان يمكن أن يكون متناهيين . وبناه على هذا يمكن أن يفرض أن يكون متناهيين . وبناه على هذا يمكن أن يفرض وجود اللامتناهى كما يفرض عدمه . ومادمنا نفرض وجوده فينبغى أن نعرف ماهو فى ذاته . وقد عرفه أرسطو بقوله : « اللامتناهى هو هيولى الكال أو هيولى الصورة التامة التى يمكن أن يقبلها العظم ، إنه الكل والتام بالقوة وليس هو إياه بالفعل » (٢)

وعنده أن اللامتناهي — على الرغم من أنه ليس هو المبدأ الأول كا رأى « أنا كسياندر » وليس هو المدبر كما رأى فلاسفة آخرون — هو مالا أول له ولا آخر ولايقدر له عظم خاص ، ووجوده عنده أمر لاسبيل إلى الشك فيه (٣)

وعنده أن هذا اللامتناهي ثابت ببراهين منطقية ناصعة يذكر منها .

<sup>«</sup>١» راجع الباب الرابع من الكتاب الثامن.

<sup>(</sup>٢» انظر الباب الماشر من الكتاب الثالث .

<sup>· «</sup>٣» انظر الباب الرابع من الكتاب التاك.

« يمكن إثبات اللامتناهي بخمسة براهين أصليـة : بديا بالزمان الذي. هو لامتناه ولا يمكن أن يكون له آخر كما أنه لم يكن له أول . وثانياً بقابلية الأعظام للتجزئة التي لا نهاية لها وكثيراً ما تستعمل الرياضيات. اللامتناهي . وثالثا كون الأشياء وفسادها وتجـددها الأبدى تثبت حق الاثبات وجود اللامتناهي الذي منه يأتى بلا انقطاع كل مايـكون لأنه بدونه يتخلف هذا التعاقب الأبدى. ورابعا كل ما هو متناه هو دا مما ينتهى إلى شيء مايحــده ، وضرورة لايكون حد ولانهاية إذا كان من اللازم أن يحدد شيء آخر على الدوام فاذا ، يلزم أن تنتهي الأشياء إلى. شيء ما لا متناه ، ويكون هذا اللامتناهي هو حدها المشترك . وأخـيرا الدليل الخامس والأخير الذي هو أقواها والذي شغل الفلاسفة أكثر من سواه : هو أن ذهننا يتصور اللامتناهي سواء في الأحداد أو في الأعظام أو في المكان وراء الأفلاك السماوية . ومهما يكن من كبر عدد أوعظم أو مكان كيفها اتفق فان الذهن يمكن دأمًا أن يتصور شيئًا أكبر . بما أن المكان الذي هو وراء الساء التي نراها هو لامتناه يلزم أن يوجــد جسم لامتناه وعوالم لا مهایة لها  $(!)^{x}$ 

على الرغم من هذا التعريف الذي وضعه «أرسطو» للامتناهي ومن تلك البراهين التي برهن بها على وجوده فان الأستاذ «سانت هلير» برى أن «أرسطو» لم يقل عنه الكلمة الفاصلة ولم يزل كل الغموض الذي يحوطه ويعتقد أن السبب في ذلك هو أن الباحث في اللامتناهي لابد أن يصطدم بمتناقضات يعجز العقل البشري عن حلها . ولهذا اكتفى أن يصطدم بمتناقضات يعجز العقل البشري عن حلها . ولهذا اكتفى

<sup>(</sup>۱) راجع الباب الخامس من الكتاب الناك.

« أرسطو » بأن يوضح المعانى التى يمكن أن تتبادر إلى الذهن من كلمة اللامتناهى فأبان أن أول ما يمكن أن يفهم منها هو مالا يمكن قطع مسافته ولاذرعه ، بل هو ماليس قابلا للقياس أو هو ماليس له حد ، أو هو عظم يمكن أن يضاف إليه أو يؤخذ منه يلا نهاية غير ان فى هذا أيضا إشعاراً بالجسمية ، وبما أن للجسم ضرورة أبعادا ، وبما أن الأبعاد لابد من أن تتناهى فيكون اللامتناهى المؤلف منه متناهيا . وهذا خلف .

وفوق ذلك فان الجسم له أوضاع وأيون تحدد بالفوقية والتحتية وتحتم أن يكون له أجزاء تختلف أوضاع بعضها وأيونه عن أوضاع البعض الآخر وأيونه ، وهذا يتنافى مع اللانهائية .

ولهذا صرح « أرسطو » بأنه يستحيل على أى جسم محس أو أي عنصر من العناصر أن يكون لامتناهيا . وكذلك قرر أن اللامتناهي هو شيء لا يحس ولا يجزأ ولا يتركب من أجسام ولا يشبه أى شيء مما هو بالفعل مركب محدود .

وبناء على هذا يكون أرسطو قد فاق المتقدمين في أنه أبان طبيعة اللامتناهي وعدم قابليته لما ليس من شأنه أن يقبله وإن لم يكن قد فاقهم في إزاحة ستار الغموض عن هذا اللامتناهي وليس ذلك بالشيء اليسير. يه

#### ٣- المكارم

يعتبر « أرسطو » دراسة المكان من أساسيات علم الطبيعة ، وذلك لأن كل موجود طبيعي لابد أن يكون في حيز حقيقي ، وأنه لو لم

يثبت المكان لانتنى ثبوت وجود الأجسام التي هي موضوع علم الطبيعة.

مومن هذا تتبين أهمية المكان ومنزلة دراسته بين الدراسات الطبيعية .

عرف أرسطو المكان بأنه « الحاوى الأول لكل ماله حيز وأنه ليس ألبتة جزءاً مما يحوى كما أن الدورق ليس هو النبيذ الذي يحويه » وهو يقرر « أن هذا الحيز الأولى ، هذا المكان الأولى ليس أكبر ولا أصغر مما يشمله ، وأنه ليس أبداً خلوا من جسم ، ولكنه قابل للانفصال عن الأجسام المحوية به (١) ي.

لايشـك « أرسطو » إذاً ، في وجود المكان وهو يستدل عليـه بأدلة منها - بعد الدليل الذي قدمناه - أن أثبت الحركات وأحقها هي حركة النقلة ، وهي لا تكون إلا في المكان ، والثابت لايكون إلا في الثابت . ومنها أن الأجسام تتعاقب بعضها إثر بعض على مكان واحد كتعاقب الماء والهواء والنبيذ في الوعاء ، لأن من البديهيات أن يكون محل الماء والهواء والنبيذ غيرها ، ولو لم تكن هذه الغيرية حقيقية لما صلحت لأن تكون مأوى للحقيق . ومن هذه الأدلة أيضاً انجذاب العناصر إلى ما يلائمها من الأحياز . فالثقيل يلائمه الحيز الأدنى ، والخفيف يلائمه الأعلى ، وهذا الدليل لايثبت وجود الكان فحسب ، بل هو يثبت مع ذلك أن للمكان أجزاء ، لكل جزء منها خاصية معينة حومن هذه الادلة كذلك أن الرياضة تحل المثلثات والمربعات والزوايا في الجهات الست من أذهاننا مثل ما يحل الطبيعة العناصر في الخارج ولولاً أن المكان حق لما رافق هذه المرجودات الرياضية الحقة في أذهاننا .

<sup>(</sup>١) راجع العاب السادس من الكتاب الرابع

.وأخيراً من هذه الادلة أيضاً دليل الفراغ ، لأنه ليس إلا مكانا خالياً .من الأجسام (١) ك

غير أن « أرسطو » يلاحظ أنه \_ على الرغم من أدلة المكان \_ تقوم صعوبات كثيرة حول معرفة طبيعته لا سيا وأن الفلاسفة القدماء لم يعرض منهم لحل عقدة المكان أحد إلا « أفلاطون » ورأيه \_ فيا يعتقد أرسطو \_ مفعم بالأخطاء والضلالات زيادة عن أنه ترك المشكلة .

وتتلخص هذه الشكلة في تحديد طبيعة المكان وهل هو كائن ذهني أو جسم حقيق أو هر مادة الأجسام أو صورة لها وقد أبطل «أرسطو» هذه الفروض الأربعة جميعها وأقام على بطلانها أدلة قوية . قدليل بطلان الفرض الأول هو أننا \_ مع تسليمنا بوجود الأمكنة الذهنية التي نحل فيها الفروض الرياضية والتي ليس لها عنصر إلا المنطق ولا توجد إلا فظريا \_ نتساءل كيف يمكن \_ لو كانت الأمكنة ذهنية فحسب \_ أن تكون حاوية للأجسام الطبيعية الحقيقية .

ودليل بطلان الفرض الثانى هو ما قاله « زينون » من قبل من أن اللكان لوكان جسما نشخل الحال والمحل ، وهما جسمان ، قدراً واحداً من الفراغ وهو محال ، لأن الأجسام لا تتداخل . وفوق ذلك قانه يلزم عليه أن يفتقر الجسم إلى محل ، وبما أن هذا المحل هو جسم قانه يفتقر بدوره إلى جسم وهكذا بلا نهاية .

<sup>(</sup>١) انظر البابين الأول والثاني من الكتاب الرابع.

الجزء الثاني بي ١٠ - ١٩ - (م ٤) الفلسفة الاغريقية

ودليل بطلان الثالث ، هو أن الشاهد أن الوعاء ليس مادة للماء ولا للمواء الحالين فيه على التعاقب .

ودليل بطلان الرابع هو أن صورة الحاوى لا تتبع صورة المحوى في استحالاته المتتابعة ، ولا يلحقه الكون والفساد بكونه وفساده . وإذاً ٤ فالمكان ليس واحداً من هذه الأشياء الأربعة ، وإنما هو بيئة الجسم imesالتى أيحوطه والتى هى منفصلة عنه كل الانفصال والتىimesاستحالته imesبقى بعــد ذلك شيء واحد يجب تعيينه وهو أن « أرسطو » لما كان قد قرر فيما سبق أن كل جسم متناه ، وأن السماء جسم ، فقــد. تحتم أن تكون متناهية . وبما أنها هي المحيطة بكل الكائنات أو هي المحدقة بالكان الحاوى لجميع الأحسام ، فقد تحتم القول بتناهي المكان. وبأنه لاشيء وراءه ألبتة : لاملاء ولاخلاء ، ولكن جسميتها كانت. تقتضى انحواءها في مكان، غير أن « أرسطو » قد صرح بأنها ليست. في مكان مادامت هي الحاوية لكل شيء وليس وراءها ما يحويها . ومن الغريب أن رأى أرسطو في هذه النقطة يبدو لي ضعيفاً لأن.

ومن الغريب أن رأى أرسطو فى هذه النقطة يبدو لى ضعيفاً لأن. مقتضى كون السماء جسما كان يلزم — تمشيا مع مذهبه أن تكون محوية فى مكان . ولو أنه قال بالفراع مع « ديموكريت » لكان أقرب إلى المنطق المستقيم ، ولكن قوله بلا مظروفية السماء مع القول بجسميتها فيه من التحكم والتناقض مالا يخنى .

#### ع \_ الخلاء

كا رأى أرسطو ضرورة دراسة الحركة والكان في علم الطبيعة عم

رأى كذلك ضرورة دراسة نظرية الخلاء ، وهـل هو موجود أو غير موجود . وقد عرض أدلة الفريقين المختلفين فى هـذه النظرية ثم أعلن رأيه بعد ذلك وبرهن عليـه بأدلة صحت لديه ، ولكننا آثرنا قبـل الاتيان على هـذه الأدلة أن نذكر التعريف الذي وضعه أرسطو نفسه للخلاء . وإليك هذا التعريف :

یمنی بکلمه خلو: «مکان لایوجد فیه شیء » أو هو: « المکان الذی لیس فیه أی جسم تستطیع حواسنا إدراکه ، وإذا کان یوجد مکان لیس فیه بعد جسم محسوس یقال إن هذا هو الحلو » (۱)

وقد زاد ق أرسطو » بعد هذا التعریف الأخیر قوله : « ومن جهة أخرى لما أنه یفترض دأمًا أن جسما یمکن أن یلمس ، وأن اللمس هو الخاصة الذاتیة لکل ماهو ثقیل أو خفیف فهذا یؤدی إلی استنتاج أن الخلو هو مالاشی، فیه من خفیف ولاثقیل » (۲) 🔀

وقد ذهب « ديموكريت » إلى أنه موجود وجوداً حقيقيا ، ولولا ذلك الوجود عنده لما أمكن لأى جسم أن يتحرك ، إذ الحركة انتقال ، والانتقال لايحدث في الملاء . وفوق ذلك فانه إذا جحد الملو تحتم أن يكون كل مكان مشغولا بجسم ، فاذا أريد شغل مكان بجسم آخر ، فاما أن يشغل مكان واحد بجسمين . وفي هذه الحالة يمكن أن تجتمع خيع الأجسام في مكان واحد ، وهذا جلي البطلان . وإما أن يتخلي الجسم الأرول عن مكانه إلي مكان آخر ، وفي هذه الحالة يجب أن يجد

<sup>«</sup>١» و «٢» انظر الباب التاسع من الكماب الرابع.

هذا المكان الجديد خاليا ، وخلوه لا يكون إلا بطرد شاغله إلى مكان ثالث وهلم جراً .

هناك رأى آخر لأنصار فكرة الخلو غير رأى « ديموكريت » ذكره « أرسطو » وهو رأى « الفيثاغوريين » الذين يعتقدون أن الخلاء موجود وأنه هو الذي يضع الحـدود بين الأشـياء والذي به فسادها وكونها وأكبر أدلتهم على وجوده تحققه فى الأعداد حالة تجردها من معدوداتها .

وبعد ان يلخص « أرسطو » أدلة أنصار وجود الخلاء يرد علمهم فينكر ضرورة وجوده للحركة ويجزم بأنها توجد بدونه وأكثر من ذلك أنه يدعى أن الخـــِلاِء الذي زعموه ضروريا للحركة هو نفسه مأنع من وجودها ، ويبرهن على هذه الدعوى بأنه لو وجد الخلاء لما وجدت الحركة الطبيعية التي يجذب فها المكان بخواصه ، الثقيل الى أدبى ، والخفيف إلى أعلى، لأن الأحسام المجذوبة وجودية ولأن الخلاء لاشيء. ولايمكن أن يجذب اللاشيء الشيء (١)

#### ۵ \_ الزماد

يمتاز الزمان عن بقية أجزاء علم الطبيعة بميزة لاتوجد إلا فيه وهي أنه مقياس للحركة التي هي أهم نظريات هذا العلم على الاطلاق. فلهذا عنى « أرسطو » بدراسته عناية عظيمة ، ولكنه على الرغم من هذا المجهود — فيا يظهر — لم يوفق فيه إلى مثل ماوفق إليه «أفلاطون»

<sup>(</sup>١) انظر الباب الثامن من الكتاب الرابع.

ولعل السبب فى هذا — كما رأى الأستاذ « سانت — هلير » — هو خلطه بين الخرك الأول والحركة فجعل الثانية أزلية كالأول .

ومهما يكن من شيء فقد عرف « أرسطو » الزمان تعريفا استنتاجيا انتزعه من تطبيقات عملية أوصله التأمل إلى أنها تقع في الزمان فقال: « إذاً ، إنما هو في الزمان أن تتولد الأشياء وتهلك، إنما هو في الزمان ان تنمو ، وإنما هو في الزمان أن تستحيل وأن تتحرك . حينتذ فالزمان هو العدد والمقياس لكل من أنواع الحركة هذه منجهة أن كلا منها هو من الحركة» (١) ل غير أن « أرسطو » على الرغم من اعترافه بوجود الزمان ووضعه له هذا الحد الذي أسلفنا وقوله بأزليته ومقياسيته للحركة التي هي حقيقية ليس في رأيه مؤلفاً من اللاضي لأنه قد انتهـي ، ولامن المستقبل، لأنه لم يأت بعد ، ولامن الحاضر ، لأنه لا يخرج عن كونه لحظة فاصلة بين الماضي والستقبل ، وهي تفني على أثر وجودها ، ويلحقها غيرها وجوداً وفناء على التتالى . وهذه اللحظات تسمى بالآنات ، وهي متعاقبة على التوالى ولكنها ليست متصلة ولا متماسكة ، وهي وإن كانت كامها من طبيعة واحدة إلا أن كل آن منها مغاير لما قبله ومابعده مغايرة تامة ، لأنه لو كان هو هما عينيهما لكان « هوميروس » معاصراً لسقراط ولمـــا كان هناك معنى للسابقية واللاحقية . ومن هذا كله يتبين أن «أرسطو» وإن لم يجحد الزمان فان وجوده فى رأيه وجود غير مستقر ، وأنه لايخرج فى تصوره عن كونه آلة تقدير الحركة أو مدة دوامها المنفصلة بما قبل البدء ومابعد الزوال أو مقياسها الأزلى الذي به تقدر الحركات كما ان

<sup>(</sup>١) انظر إلباب العشرين من الكتاب الرابع

الحركة مقياس ، بها يقدر الزمان . فحينا توجد حركة قليلة يقال : انه قد مضى قد مضى زمن قليل ، وحينا توجد حركة كثيرة يقال : انه قد مضى زمن كثير كما أنه إذا مضى زمان كثير أو قليل ، تصور مرور حركة كثيرة أو قليلة . وبغير هذه الوسيلة لا يمكن إدراك الزمان فضلا عن حده (١) .

وعند « أرسطو » ان الزمان ليس مقياسا إلا للكائنات التي يمكن أن تقاس . أما مالاتقبل طبيعته القياس ، فليس الزمن مقياسا له ، لأنه أكبر من ان يكون فيه أو يحصر به ، فالحجرك الأول مثلا ليس مقيساً بالزمان ، لأنه ليس في زمان .

#### ٦ - العالم الاعلى

كان الفلاسفة الطبيعيون منذ عهد « تاليس» إلى عهد « أناجزاجور » يرون أن العالم كله : سماءه وأرضه يرجع إلى مبدأ بعينه أى أن من قال منهم بمبدئية الماء أو الهواء أو النار أو العناصر جعل هذا المبدأ أصلا للجميع لافرق فى ذلك بين الكائنات العلوية والسفلية ، وظلت الحال على هذا المنوال حتى جاه « أفلاطون » و « أودوكس » فأعلنا أن بين السماء والأرض فروقا أساسية فى العنصر والصفات ، وأن طبيعة العالم الأعلى تختلف اختلافا شديداً عن طبيعة العالم الأدنى ، وأن أول مظاهر هذا الاختلاف هو أن السماء ليست كائنا محسا مثل الأرض كا قرر

<sup>(</sup>١) انظر الباب التاسع عشرمن الكتاب الرابع.

الطبيعيون ، وإنما هي كائن هندسي مؤلف من أفلاك مستديرة يحيط مبعضها ببعض ويجمع بينها جميعها مركز واحد ، ويشتمل كل فلك من أفلاكها على حركة لاتنغير أي نوع من التغير ، وأن كل فلك من هذه الأفلاك مستقل في حركته تمام الاستقلال .

فلما اعلنت هذه الآراء الفلكية الجديدة وضعت حداً فاصلا بين اللوجودات الساوية التي صارت منذ ذلك العهد تؤلف عالما عقلياً ثابتاً يوشك أن يبلغ درجة الكال ، والكائنات الأرضية التي تؤلف عالما عيساً متغيراً لا يكاد يثبت على حال .

ويظهر أن من العوامل التي ساعدت على تأثر « أفلاطون » برأي « أودوكس » في هذه النظرية تلك الفكرة الدينية القديمة التي كانت تعنى بباطهار الغرق بين السهاء والأرض فتصور الأولى اسى من الثانية ، وترجع علمة هــــذا السمو إلى ان السماء مأهرلة بالكائنات النقية الخالدة على حين ان الأرض مسكونة بكائنات دنسة فانية . وكثيراً ما يلتقى القارىء بهذه الفكرة الدينية في كتب « افلاطون » .

فلما جاء « ارسطو » اعتنق راى ، اودوكس » و « افلاطون » بغى هذه النظرية فقال بسمو العوالم العلوية ، ولكنه لم يرجع ذلك إلى تلك العلة الساذجة التى علمت بها الاساطير الدينية هذا السمو ، بل أرجعه إلى علة طبيعية فقرر ان السبب الذى بحث عنه الطبيعيون حين لم يرتضوا السبب الديني ولم يوفقوا إلى اكتشافه هو ان السماء مشتملة على الحركة السبب الديني ولم يوفقوا إلى اكتشافه هو ان السماء مشتملة على الحركة السبديرة التي هي اسمى الحركات والتي لا تتحقق الأزلية والا بوساطتها . اما الحركات الاخرى وهي حركات التغير أو

حركات الكم والكيف فليس من طبيعتها ان تحقق الأزلية والأبدية ... ولهذا اخطأ الطبيعيون الذين قالوا بأزلية وأبدية هذين النوعين من الحركة لأن لهما — كما رأينا — مبدأ ونهاية . وفوق ذلك فان حركة التغير لابد أن تسبق بالحركة الموضعية ، لأن الطعام مثلا لايتحول إلى لحم، لابد أن تسبق بالحركة الموضعية ، لأن الطعام مثلا لايتحول إلى لحم، ودم إلا بعد أن ينقله الآكل من موضعه إلى فه . وهذا يثبت تقدم، الحركة الموضعية على حركة التغير وما يتقدمه غيره لايكون أزلياً .

على أن الحركة الموضعية ليست كلها أبدية ، وإنما الأبدى منها هو المستدير فحسب ، لأن المستقيم منها له مبدأ ونهاية ، إذ أننا لو فرضنه منحركا حركة مستقيمة من أعلى إلى أدنى ، ومن أدنى إلى أعلى لوجب أن تعتريه فترة سكون فى كل مرة يغير فيها الاتجاه . وهذا انقطاع عن الحركة يجعلها متجددة متناهية . اما الحركة المستديرة فلا يوجد فيها شيء من ذلك ، إذ لا اول لها ولا وسط ولا آخر . ولذلك لا يعرض للقائمة به سكون ولا بدء ولا انتهاء . وإذا ثبتت هذه الميزات للحركة المستديرة وثبت أنها هى حركة الأفلاك وجب أن تكون الموجودات الساوية أسمى وأ كل من الموجودات الأرضية . وهذه هى روح مذهب السهاوية أسمى وأ كل من الموجودات الأرضية . وهذه هى روح مذهب أودوكس » .

قلنا إن هذا اللذهب يرى أن عنصر الكاثنات الساوية يختلف عن. عناصر الكاثنات الأرضية ، وأن « أرسطو » قد أقر هذا الاختلاف العنصرى فذهب إلى أن الساء مكونة من الاتير ، وهو عنصر سام عتاز عن العناصر الأخرى بأنه غير قابل للفساد ، ولا للنمو ولا للنقص وأنه لا يقبل إلا الحركة الكاملة الخالدة التي تشبهه وهي الحركة المستديرة .

وأن أجزاءه متصلة مناسكة لايفصل بعضها عن بعض شيء آخر ، وأن هـذا العنصر الوحيد مقسم إلى أفلاك مسـتديرة يحوط الأ كبر منها بالأصغر ، وأن الكواكب الستديرة متصلة بها اتصال الفصوص بالخواتم وأن حركتها تزداد سرعة بمقدار بعدها عن المركز، فأبعد هذه الأفلاك. عن الأرض هو أسرعها ، والأقل بعداً هو أقل سرعة وهكذا حتى. يكون أقربها من المركز هو أبطؤها . والسبب في هذا هو أن الأفلاك البعيــدة في حاجة إلى حركة سريعة لتتوصل إلى قطع السـافة التي حول الأرض في نفس الزمان الذي تقطعها فيه الأفلاك القريبية . وقد أجمع الفلكيون القدماء والعاصرون لأرسطو على أنه مادام السبب في تحرك الـكواكب هو تحرك الأفلاك فقد وجب أن يكون في الساء أفسلاك بقدر عدد أنواع الحركات التي تقوم بها الكواكب أى أن الكوكب الذي ليس له إلا حركة واحدة لايكون له إلا فلك واحد ، والكوكب الذي له عدة حركات يكون له عدة أفلاك . فمثلا النجوم التي ليس لها إلا حركة واحدة حول الأرض في كل أربع وعشرين ساعة ليس لهـ ا كلها إلا فلك واحد ، ولكن الشمس والقمر وبقية الكواكب السيارة لكم منها عدة أفلاك ، لأن لكل منها عدة حركات .

غير أن هؤلاء الفلكين قد اختلفوا في تعيين عدد أنواع حركات كل كوكب فنشأ من ذلك اختلاف في عدد الأفلاك ، إذ قرر « أودوكس » أنها ستة وعشرون فلكا . وذهب « كاليب » إلى أنها ثلاثة وثلاثون . ورأى « أرسطو » أنها ستة وخمسون . والسبب في هذه الزيادة عند « أرسطو » هو أنه قال بعدم الخلاء كما أسلفنا . وهذا

يترتب عليه أن تماس الأفلاك ، وإذا تماست تأثر بعضها بيعض في الحركة وجذب السريع منها البطئ . وهذا ينشأ منه اضطراب واختلال في نظام الـكون . وإذاً ، فلا مخلص من هذه الشكلة إلا بالقول بوجود فلك خال من الكواكب بين كل فلكين ، ليمنع تأثر أحدهما بالآخر أو ليكون حاجزاً يشل المتحرك السريع عن جذب البطئ .

# ٧ - العالم الادنى

أما العالم الأرضى فهو يختلف عن العالم الساوى بأنه مؤلف من العناصر الثقيلة القابلة للفساد والاجتماع والتفرق والنمو والنقص وهى : النار والهواء والماء والتراب .

والأرض لا تشبه الساء إلا في كونها مستديرة ، لأن كل ما في المكون مستدير . وهي من الأفلاك في موضع المركز ، وهي ثابتة لاتدور أبيتة لاحول نفسها ولا حول غيرها ، لأنها لو كانت تدور حول نفسها ثم قذفنها بحجر إلى أعلى لما هوى في نفس المكان الذي قذف منه بالضبط بل لهوى في مكان غيره ، لأن السافة التي يصعد فيها الحجر تسمح بل لهوى في مكان غيره ، لأن السافة التي يصعد فيها الحجر تسمح للارض بأن تدور بالقدر الكافي لتغيير هذا المكان . ولو أنها كانت تدور حول غيرها لشاهدنا تغير مكان النجوم الثابتة في ليلة عنها في أخرى مع أن الواقع هو العكس في كلا المثالين ، لان الحجر يهوى في أخرى مع أن الواقع هو العكس في كلا المثالين ، لان الحجر يهوى في مكانه ، والنجوم تشاهد في مواضعها . وإذاً ، فالفيثاغوريون وجميع القدماء الذين قالوا إن الارض منحركة مخطئون .

وحول هذه الأرض الثابتة توجد دانرة من الماء. وبعد هذه الدائرة

موجد دائرة من الهواء. وبعدهما توجد دائرة من النار . وهذه الأخيرة يلامس أعلاها أسفل تلك القمر ، وهو أدنى الأفلاك العلوية . وهده الدوائر كلها تتلامس ، فعلياها تلامس السماء ، ودنياها تلامس الأرض ، لإنه لاخلاء كما قرر « أرسطو » مراواً .

وينبغى أن يعلم أن الجانب الأعلى من العالم هو الذى يؤثر فى جانبه الأدبى ويحدث كل مافيه من ظراهر وحوادث فاليه ترجع علة هدده الاختلافات والتغيرات وإليه يسند سبب الكون والفساد اللذين يتعاقبان على جميع كائنات الأرض. وإليك كيف يحدثان:

## ٨ - الـكود والفساد

إن الملتين الأساسيتين للكون والفساد هما: الحرارة للأول والبرودة للثانى ، ولدكن العلة الايجابية هي الحرارة وحدها. أما البرودة فهي علة سلبية لأنها ليست إلا انعدام الحرارة . ولهذا عندما تتبين علة الكون تتضح علة الفساد تبعاً لها .

ومنشأ الحرارة هو الاحتكاك الذي تحدثه الكواكب في الجانب الأعلى من علمنا فتسخنه به دون أن تلتهب هي ، لأنها من « الاتبر » مثل الأفلاك ، و « الاتبر » لايتأثر بالحرارة والبرودة ، بل هما لاتملقان به ألبتة . أما العناصر الأربعة المؤلف منها العالم الارضى فهي خاضمة لحدة التأثرات خضوعا تاما ، ولكن تأثرها بهذه العوامل يختلف قوة وضعفا باختلاف طبائعها فتأثر الخفيف والجاف منها يختلف عن تأثر الثقيل والرطب ونحن فعلم أن النار مشلا خفيفة يابسة حارة ، والهواء خفيف يابس بارد ، والماء ثقيل رطب بارد ، والتراب ثقيل يابس بارد .

وبما أن هذا الاحتكاك مستمر ، فالحرارة الناشئة عنه مستمرة . كذلك ، ولكن هذا التغير الذى نشاهده فى درجات الحرارة إنما هو ناشى و من حركات الشمس التى هى علة تغير الفصول وعلة شباب الطبيعة وشيخوختها وموتها ثم بعثها من جديد بلا انقطاع .

ولما رأت الطبيعة أن كل كائن مؤلف من المادة لابد أن يؤول إلى. الفساد ، وأن هـذا الفساد المتواصل سينتهى حتما إلى دمار العالم ، وأن دمار العالم عنع من تحقق الغاية القصودة لها فقد منحت كل كائن القوة على إنتاج مثيله ، وتسمى هذه القوة بالقدرة على التكوين ، ولكن هذا الانتاج لايتيسر إلا بوساطة التلاقح الجنسى .

غير أن هذا الانتاج المشترط فيه التلاقح ليس إلا نوعا واحداً من أنواع الانتاج . وهناك أنواع أخرى ليس التلاقح ضروريا فيها ، وذلك مثل النباتات التي تنتج بوساطة الحبوب أو ترقيد بعض أغصان الأشجار وأكثر من ذلك ان هناك كائنات تتكون من نفس فساد بعض المواد ، وذلك مثل النباتات والحيوانات التي تتكون من المادة عند تنتنها أو تعطنها ، وهذا النوع الأخير من الانتاج يسمى الانتاج الميكانيكي .

وهذه النظريات ولا سيما الفلكية منها إن ظهرت لنا اليوم ساذجة فانها استطاعت أن تسود العالم زهاء عشرين قرناً سيادة تامة وأن تفوز باجلال العلماء حتى المتخصصين منهم . فمن عهد « أودوكس » إلى عهد. « كوبيرنيك »كان لها السيادة التامة في عالمي الفلك والطبيعة .

# ( و ) ما وراء الطبيعة

#### لا ١٠ الجوهر

عرف أرسطو « ماوراء الطبيعة » أو الفلسفة الاولى بأنها علم جواهر الكائنات ومبادئها الأساسية وأسبامها الأولى ، أو : بأنها العلم بالموجود من حيث هو موجود .

فأول مايقتضيه منا هذا التعريف هو البحث عن اللعني الخاص للكائن أو بعبارة أدق : البحث عن موضوع الفلسفة الأولى في الكائن ، لأن له نواحي مختلفة يتوقف فهم ماوراء الطبيعة على تحديدها وتعيين ما يخصه من بينها . وإليـك هذا التحديد : قد تطلق كلة الكائن فيراد منها جوهر الشيء ووجوده الذاتي . وتطلق فيراد بها ذات منصفة بأعراض

ولكن موضوع الفلسفة الأولى هو المعنى المراد من الاطلاق الأول لأن الجوهر من حيث تعاقب الأعراض عليه لا يصلح لأن يكون موضوعا اللفلسفة الأولى .

وقد أبان « أرسطو » الجوهر في القولات إبانة دافعة للحاجة ، إذ عرفه وقسمه وذكر ممزاته وأعلن أنه موجود في الأجرام السماوية والأجسام الأرضية والعناصر البسيطة ، فهو في الكوكب والانسان والحصان والشجرة والحجر والنار والهواء. وعلى الجملة: هو الموجود العام في كل موجود ، وهذا هو عينة موضوع ماوراء الطبيعة. ولذلك كان هذا العلم هو الوحيـد الذي

يعنى بالموجود من جهة أعم ما فيه وأشمله ، وهو كينونته .

أما العلوم الأخرى فقد اشتغل كل منها بناحية خاصة من نواحى الكائن ليست مناط ارتباط بينه وبين بقية الكائنات ، فعلم الطبيعة مثلا ينشغل بالكائن من حيث اشتماله على مبادىء الحركة . والرياضة تنشغل به من حيث ثباته على حالة بواحدة . والأخلاق والفن ينشغلان به من حيث سلوكه ومنتجاته . أما علم ماوراء الطبيعة فهو يبحث عن الأساس العام الذى تشتمل عليه جميع الكائنات من غير استثناء . ولهذا وصفه العام الذى تشتمل عليه جميع الكائنات من غير استثناء . ولهذا وصفه في ذاته .

ومن هذا يتضح أن مهمة «ماوراء الطبيعة» ليست تحليل الكائن ماديا للوصول إلى معرفة عناصره الأولية التي تكون منها كما يفعل الطبيعيون ، ولا الانتهاء إلى تقرير حقيقة عامة شاملة للكائنات ، نابعة من البصيرة كما رأى « أفلاطون » ، وإنما هي البحث عن العام في كل شيء أو عن الأساس الموجود في جميع الكائنات من غير استثناء ، وهو منشأ تعريف كل شيء أو كينونته المشتركة . وهذه الكينونة هي ثابت لكل موجود : محساكان أو غير محس ، قابلا للفساد أو غير قابل ، ولكنها هي « اللامحس في كل محس » . ومن أجل هذا كانت موضوع ماوراء الطبيعة .

وهذا المعنى العام المسترك هو منشأ أهم الاختلافات الفلسفية على الاطلاق فى العصور القديمة ، إذ أنكره السوفسطائيون تمام الانكار وجزموا بأنه لاموجود إلا المحسات ومفاهيمها الجزئية المنتزعة منها والمسجلة

فى أذهان الأشخاص ، كل حسبا يراه ، ولهـذا دعى مذهبهم بمذهب « الاسمية » كما أسلفنا .

وإلى نقيض هـذا الرأى ذهب « أفلاطون » فقرر أن هذا المعنى العام له وجود خارجى مسـتقل عن الكائنات المحسة ، وقد سبقها إلى الوجود وسيظل بعد زوالها . فدعى مذهبه لهذا بالمذهب الحقيقي أو المثالى كا أوضحنا ذلك في موضعه .

وبين هذين المذهبين المتعارضين توسط « أرسطو » فوافق « أفلاطون » على وجود الجوهر المشترك في كل موجود وعلى أن هذا الجوهر هو موضوع العلم في الموجودات المحسة ، وأنه هو مأتى تعريفاتها وقيمها العقلية ، ولكنه خالفه في إمكان قيام هذا الجوهر بذاته كما سيجيء ذلك في النقد الذي سيوجهه إليه . وهذا هو منشأ تسمية مذهبه عذهب « المفهومية الذي سيوجهه إليه . وهذا هو منشأ تسمية مذهبه عذهب « المفهومية المناسطة عنده عنده المفهومية المناسطة عنده عنده المفهومية المناسطة عنده المناسطة المناس

لهذا الجحود الذي بدا من جانب « السوفسطائيين » والشكاك نحو الجوهر العام من جهة ، ولمغالاة « أفلاطون » في جعل هذا الجوهر مستقلا عن الكائن وسابقاً عليه من جهة أخرى قد نقد « أرسطو » الفريقين هذا النقد اللاذع الذي نلخصه فيا يلي :

### ٧ ـ نفر الشكاك أو جلعرى الجوهر

لما كانت الريبة السوفسطائية قد زعزعت العقل البشرى وجعلته فريسة للاضطراب وأعدت النفس الانسانية للانتحار الأدبى إذ أنها هيأت لها طريق الشك فى كل حقيقة علمية أو أخازقية وجعلتها لا تؤمن بالجوهر العام

عى جميع الأشياء أو الحقيقة العنوية الشتركة فى جميع الكائنات والتى هى أساس الفاهيم الذهنية التي تتكون الكلية العامة من مجموع جزئياتها والتي بالاختصار هي منشأ قابلية المحسات للمفهومية أو للموضوعية العلميــة وليس هذا فحسب ، بل إن أولئك الشكاك رفعوا الصوت عاليـا بأنه لَا حقيقة إلا للاحساس والمحسات وأن كل ما وراء ذلك وهم وخيــال فقد دعت هذه الحالة الاسيفة «سقراط» و« أفلاطون » الى الحملة على ·هؤلاء الهـدامين الذين أحالوا العنلم والاخلاق في بلاد الاغريق الى . فوضى كادت تجتاحهما من عالم الوجود ، ولكن « أرسطو » كان له فضل السبق فى جميع هذه الردود وصياغتها فى أســـلوب علمى وهو فوق ذلك قد أضاف الها ما لم يخطر لأ ستاذيه على بال. ولم يقتصر «أرسطو » على مهاجمة السوفسطائيين كما فعل غيره ولكنه تعقب الشك حيث كان غی عنف وقسـوة . فکما هـاجم « پروتاجوراس » کــذلك حمل علی « هیراکلیت » و « کراتیل » و « پارمینید » و « أمپیدوکل » و « دعوكريت » و « أناجزاجور » لما رآه في فلسفاتهم من ريبة كثرت أو قلت . وقد دعاهم جميعا بالارتيابيين .

ولا ريب أن « أرسطو » لم يغال فى اتهام جميع هؤلاء الفلاسفة الريبة لأنه دلل على ما عزاه الى كل واحد منهم بنصوص من كلامه وإليك شيئا من هذه الادلة :

(١) قال « پروتاجوراس» : « إن الانسان هو مقياس كل حقيقة ، وإن الحقائق ليس لها فى ذاتها أى ثبات ، بل إنها تتغير تبعا لتغير مقايلسها » .

(٣) قال « هيرا كليت » : إن الحوادث تنساب في نهر الحياة «دون أن يكون لنا اختيار في تغيير شيء منها » وقد روى عنه أيضا أنه على : « إن الشيء يمكن أن يكون موجودا ولا موجودا في آن واحد » .

(ث) رمى «كراتيل » استاذه « هيراكليت » بالخطأ لأنه قال : كما أن المرء لا يستطيع أن يستحم في نهر واحد بنفس الماء مرتين كذلك لا تمر به حادثة واحدة في الحياة مرتين ، فوصفه من أجل هذا التعبير بأنه ساذج ومفرط في التعديق وصرح بأن المرء لا يستطيع أن يستحم واحدة لا مرتين .

(٤) قال « پارمینید » . « إن الزاج هو الذي ینظم نفوستا وه و الذي ينظم الذي طالما تباهي به الانسان في الجیع وفي کل مواحد على حدة إنما الجسم هو الذي يفكر ، وهو الذي يتصرف في إدراكنا » .

(ه) قال « أسيدوكل » ، « إن الحاضر هو دأما سيد عقولنا » . لأنه بقد ما يمر ببنى الانسان من تغيرات تنبيس في عقولهم أفكار - جديدة تبما لحذه النغييرات » ، ومعنى هذا أنه حين تتغير أمزجتنا حتغير ممها آراؤنا وأفكارنا وليس أدل على إرجاع كل شيء في الانسان الله اللادة من مثل هذا النص .

(٦) قال « ديموكريت » : « إما أن لا تكون هنـــاك حقيقة ألبتة ، وإما أن تكون هناك حقيقة نجهلها كل الجهل » .

لا تكون لكل واحد منكم إلا كا يريد حكمه عليها أن يصيرها » (١) الله لا ريب أن في هذه النصوص برهانا قاطعا على ارتيابية أولئك الفلاسفة وعلى عزوهم كل تأثير في الاحكام والسلوك إلى المادة وحدها وجمودهم كل اثر لما وراء الطبيعة وقصرهم المعرفة على الحواس وحدها وجعلهم هذه المعرفة نسبية واعتبارية لا أكثر ولا أقل .

قبل أن يبدأ « أرسطو » نقده الذي وجهه الى الريبة أراد أن يبين الاسباب التي هوت بالشكاك إلى حضيض شكهم فقرر أن أهم هذه الاسباب هو منح هؤلاء الفلاسفة الحواس من الاهمية أكثر عمد تستحق واعتبارهم كل فرد مقياس الحقيقة التي يدين بها وقولهم بأن هذه الحقيقة تتبدل تبعا لهذه المقاييس .

نعم ان للحواس كثيرا من القيمة ، ولكنها قيمة محدودة لا تسمو بها إلى حد أن تجعل المعرفة الواردة عن طريقها هي وحدها الحقيقية ذلك الحكم الخاطي، الذي ليس أدل على خطئه من مشاهدة أن إحدى حواسنا كثيرا ما تحد سلطتها أو تكذب حكمها حاسة أخرى . فثلا: إذا أمسك الانسان بين إصبعيه قطعة من الخبز وأدارها مدة معينة أحس بوساطة حاسة اللمس أن بين أصبعيه قطعتين ، ولكن مبرعان ما تكذب حاسة البصر هذا الاحساس ، إذ تجزم بأنها قطعة واحدة وكذلك إذا منظمة الانسان ظاهر عينه رأت الواحد اثنين ، ولكن حاسة اللمس تكذبها

<sup>(</sup>١) انظر البابين: الثالث والحامس من السكتاب الرابع من « ما بعد الطبيعة ».

وتعلن انه واحد فقط ، ﴿ كَثَيْراً مَا نَسْمُعُ صُوتًا فَنَعْتُقُدُ انَّهُ صُوتَ فَلَانَ ثُمَّ ننظر اليه فيتبين لنا انه غيره. وكثيراً ما نجس الشيء باحـ دى حواسنا فنحكم عليه حكما ثم نعود فنحسه مرة أخرى فنغير حكمنا عليه مع أن الشيء ذاته لم يعتره أي تغير، وأنما حواسنا هي التي تغيرت. وفوق ذلك فان الحواس ليست خاصة بالانسان وحده ، بل إنها في بعض الحيوانات أقوى منها في الأنسان. فهل معنى هذا أننا يجب أن نستعين بالحيوانات لكي تكون أحكامنا علىطبائع الأشياء أكثر ضبطا . فاذا أضفنا الى ذلك كله أنه لو كان قول « پروتاجوراس » : « إنه لا حق إلا الاحساس» صحيحاً ثم فرضنا إلغاء الاحساسات والحواس. فهل معنى هذا أن المحسات» تنعدم ? وهل يتصور العقل أنه لو انعـدم البصر والسمع والذوق والشم واللمس من الوجود لانعدمت جميع المبصرات والمسموعات واللوقات والشمومات واللموسات ?

على أن « أرسطو » لا يرى بأساً فى أن يوافق الارتيابيين على أن عالمنا الارضى غير ثابت وآنه فى صيرورة وتغير دائمين ولكنه يؤكد لهم أنهم اذا رفعوا أبصارهم نحو الساء فسيعترفون بأن فى الأمر شيئاً آخر ، وأن الحواس التى لا يؤمنون إلا جمعلوماتها هى نفسها تنبئهم بأن هذه الحركة الفلكية المنظمة التى لا يعتورها تغير ولا صيرورة تدل على أن بعد عالمنا هفتا عالما آخر : يتمثل فيه الثبات بأجلى مظاهره .

وإذا كان عالمنا جزءا من الكون العام . فهل من النطق أن ندين الكون كاه بعدم الثبات لا كشيء سؤى أن جزأه \_ وهو عالمنا غير أابت

أو ليس الأقرب الى العقل أن ننتفر للكون العظيم عدم ثبات هذا الجزء الصغير وهو عالمنا ?

ويما يدهش له أرسطو أيضا هو أن أولئك الشكاك الذين يعتبرون نظريا الفرد مقياس الحقيقة التي يؤمن بها وانه لا حقيقة ثابتة في ذاتها ، وانه لا حق عام ولا باطل عام لا يسيرون في حياتهم العملية على أساس هذه النظرية ، بل إننا نشاهدهم يتشيعون تشيعاً قوياً واضحا لبعض الآراء النافعة في الحياة ويجتنبون المواطن التي تجر عليهم الشر والسوء . فمثلا اذا سار أحدهم حتى وصل الى حافة هوة فانه يقف عندها ولايستمر في سيره حتى يهوى فيها . ولا شك أنه يوافق في هذا العمل إجماع كل بني الانسان العقلاء وهذه الموافقة تلزمه بالاعتراف بأن هناك حقيقة عامة اتفق عليها العقلاء وهذه الموافقة تلزمه بالاعتراف بأن هناك حقيقة عامة اتفق عليها جميع أفراد البشر دون أن يشذ منهم الا المجانين .

وكذلك إذا كان لأحد منهم مال في مدينة « ميجار » مثلا فاننا غشاهده يسعى إلى هذه المدينة ، لأنه يعلم أنه لو ظل في « أتينا » لما تيسر له الحصول عليه . وهذه أيضا حقيقة عامة مجمع عليها من الجميع . ولا ريب أن إيمانهم بوجود بعض الحقائق العامة يلزمهم بالتسليم بيطلان جزمهم بأنه لاحقيقة عامة موجودة .

وعلى الجملة يرى أرسطو أن أواشك الشكاك تتناقض أضالهم مع خطرياتهم ، بل إن نظرياتهم تتناقض مع نفسها .

وجه « أرسطو » كل هذه الردود السالفة إلى الشكاك ، ولكن الرد ألهام الذي صدمهم به صدمة عنيفة أوضحت خطأهم وضعهم في المنطق هو ذلك الرد المعروف باسم مبدأ التناقض .

أبان « أرسطو » في هذا الرد أن الشيء لا يمكن أن يكون موجوداً ولا موجوداً في آن واحد ، وأن هذا المبدأ ضرورى للفكر ، إذ بدونه لا يستطاع فهم شيء في الطبيعة . وبالتألى بدونه لا يكون للعقل البشري أية قيمة ، لأنه يصبح عاجزاً عن إدراك أي شيء كان وقد أثبت أن هذا المبدأ بدمهي لايحتاج إلى أي نظر أو برهان ولا يكلف العقل أي مجهود ، وأنه أحد الأسس الأولية التي عليها تبنى الأحكام على الحقائق وأنه أحمد الأمور البعمهية التي يجب أن تقف عندها البراهين لعدم الاحتياج إلها ، وللفرار من طريقة السوفسطائيين التي تطلب البرهان على الدعوى ثم البرهان على البرهان وعلى برهان البرهان وهكذا إلى غير نهاية وبعـد أن أثبت « أرسطو » ذلك المبدأ ، ألزم به الشكاك ، إذ أعلن أن قولهم بأحقيــة الشيء وباطليته في آن واحد ، وأنه يتغير بتغير المقاييس أو أنه يتبع ظروف الاحساس المختلفة ، كل ذلك يتنافى مع هذا المبدأ البديهي ، والنتيجة من كل ذلك أن أولئك الشكاك يجحدون البـديهيات ، بل إن قولهم بوجود الشيء ولا وجوده في نفس الوقت ينزل بهم إلى درجة النبات الذي ليس فيـه من مميزات الحياة إلا النمو وَالْحُسَاسِيةِ ، لأَن الحيوان بتفضيله بعض الأعشاب على البعض الآخر يحكم حكما واضعاً ويتجه إلى ناحية معينة حرم الشكاك أنفسهم مثلها .

### ٣ - نقر نظرية المثل

يتفق « أرسطو » مع « أفلاطون » فى أن لجميع الكائنات معنى مشتركا وهو كينونتها العامة التي هى موضوع العرفة والتي لا يتيسر العملم

**بالكائنات إلا عن طريقها كا أسلفنا . ولكن الذي لم يتفق فيـه حكم** « استاچیرا » مع أستاذه ، بل الذی شاكه فی فلسفته هو القول بانفصال هذه المعانى المشتركة عن الكائنات المحسة وباستقلالها في الوجود وسابقيتها علمها وبانفرادها بالحقيقة دون المحسات التي ليست إلا خيالات كما أبنا ذلك فى حينه عنــد « أفلاطون » وقد كانت هذه النظرية مثار جدل عنيف بين هذين الحكيمين ، إذ تعرض لها أرسطو بالنقد والتجريح في أكثر من موضع من كتبه ورمى صاحبها تارة بالخيال وأخرى بالعبث وثالثة بالتناقض والاضطراب . ولكن ينبغي أن نقرر بديا أن « أرسطو » \_ مع كل ما وجهه إلى هذه النظرية من نقد \_ لم يستطع أن يرميها بالبطلان الصريح ، وإنما كان نقده محصوراً في إثبات اضطرابها وتناقضها وخلوها من الفائدة وغير ذلك مما يقتضى هدمها إشارة وتلميحاً . وإليك موجزاً من نقده لهذه النظرية :

إن فكرة « سقراط » عن اختصاص المفاهيم الذهنية بموضوعية المعرفة هي التي دفعت « أفلاطون » إلى تخيل أن في الأشياء جواهر يمكن انفصالها عنها مع إمكان جعلها موضوعا للمعرفة ، ولكنه عجز تماما عن إثبات اتعاد صلاحية هذه الجواهر لموضوعية المعرفة مع القول بانفصالها عن المحسات واستقلالها بوجود أجنبي عنها . وبناء على ذلك فاما أن تكون هذه المعاني موضوعا للعلم دون أن تكون جواهو للمحسات ، وإما أن تكون جواهر للمحسات دون أن تكون موضوعا للعلم . وفي كانا أن تكون موضوعا للعلم . وفي كانا الحالتين لا يكون لا فلاطون فلسفة أولى ( أي ماوراء طبيعة ) . وعلة

الستحالة اجتماع هذه الجوهرية المنفصلة مع الصلاحية هي عنادهما . وبراهين خلك هي ما يلي:

(۱) من المعروف أن أهم براهين « أفلاطون » على صحة نظريته هى أولا أن لأفراد كل فصيلة من الكائنات وحدة عليا تجمع متعددها بوتسوده كوحدة الجال ووحدة الخير ووحدة العظمة التي يندرج تحت كل واحدة منها جميع أفرادها الخارجية وليست واحدة من هذه الوحدات العامة محسة .

(۲) إن التعريفات الرياضية كتعريف المثلث مثلا تدل على أن لهـذه المعرفات وجودات سبقت التطبيق المحس ولولا ذلك لاحتاجت الرياضة : في وجودها الذهني إلى المادة ،

(٣) إن استمرار وجود فكرة المحس بعد انعدامه تدل على أن الوجودين منفصلان ، وأن الفكرة لا تتبع المحس ، ولولا ذلك لانعدمت بانعدامه .

هذه هي أهم براهين « أفلاطون » على نظرية المسل ، وقد ناقشها سر أرسطو » فقال: إن اندراج المتعددات تحت أعلام وحداتها والتعريفات الرياضية وبقاء فكر المحسات الزائلة لا تثبت وجود جواهر للأشياء يمكن انفصالها عنها ، وذلك لأن هذه المتعددات أو المعرفات أو المحسات التي مزالت وبقيت فكرها كا يمكن أن تكون جواهر يمكن أن تكون أعراضا ككيف أو كم أو إضافة مثلا . وفي هذه الحالة نسائل « أفلاطون » : كيف يكن أن تكون فكرة « اللاجوهر » جوهراً ? وكيف يكون مثال شيطل » منفصلا ؟

على أنه فى الحالة الأولى وفى حلة فرض أن هذه الأشياء جواهر لا أعراض يجب أن يكون لكل جوهر منها فكرة هى جوهره النفصل. ولما كانت هذه الفكرة هى موضوع العلم فى هذا الكائن فان هذه الموضوعية تقتضى حدها حداً منطقيا يتألف من جنس وفصل ، وهو تركب بالقول الشارح ، ولما كان التركب بالقول الشارح يقتضى تكثر المعرف وهو الجوهر وقد قال أفلاطون بوحدة جوهر الجوهر الواحد ، كان هذا خلفا .

وفوق ذلك ، فاذا سايرنا «أفلاطون» في قوله : إن كل عدد من المتشابهات في مرتبة واحدة له مثال يجمع وحداته كما بينا آنفا كانت النتيجة أن تتتابع المثل بلا نهاية وأن تفقد جوهريتها بمقدار هذا التتابع ، وذلك لأن كل كثرة تشبه وحدتها المثالية شبه الصورة لأصلها . وإذا كان الأمر كذلك واتحد الأصل والصورة في الشبه وجب أن يكون لهما بدورهما مثال مادام «أفلاطون» قد قرر أن لكل متشابهات في مرتبة واحدة مثالا . وهذا المثال الجديد يشبه طبعا الأصل والصورة اللذين. حولها ، وهذا المثبه يجمعه وإياهما تحت مثال آخر ، وهكذا إلى اللانهاية ومثال ذلك الانسان المحس ونموذجه متشابهان شبه الصورة للأصل ، وهذا الشبه على حسب قاعدة «أفلاطون» يجمعهما تحت مثال ثالث يشبهها ثم يجمعهما وإياه تحت مثال رابع لعلاقة هذا النشابه نفسه وهلم جراً .

من هذا يتبين أن « أرسطو » يرد نظرية الانفصال من أساسها ويصرح بأنها لاتفيد شيئا في المرفة « الميتافيزيكية » ، بل ولافي فهم ما يحوطنا من العوالم الأرضية ثم بسأل قائلا في تهكم : «كيف يمكن أن يدرك عالمنا وتفسر ظواهره وتعلل حوادثه بوساطة عالم الثل مع أن عالمنا

متحرك منغير، والمثل ساكنة ثابتة . فمن مخالفة طبائع الأشياء أن لا يتشابه الفاعل والمنفعل ، إذ أن المثل الساكنة لا يمكن أن تركون عللا إلا لمعلولات ساكنة . وفوق ذلك فان المثل لا تستطيع ان تؤثر في الظواهر الكونية تأثيراً طبيعيا ، لأنها منفصلة عنها ولأن قوى إبراز المسببات كامنة في أسبابها المتصلة بها . ولا تستطيع كذلك أن تكون محركة لها ، لأن العام لا يكون محركا للخاص ، وإعا الخاص هو الذي ينتج الخاص . فثلا : الانسان هو الذي ينتج الخاص . فثلا : الانسان هو الذي ينتج الخاص . المنزل ، أما القول بنير ذلك فهو خيال فكأن «أرسطو » يقول في هذا المقام : إن «أفلاطون » إذا قال بانفصال العوالم ، وجب أن ينزل عن قوله بالتأثير فقد اعترف بالاتصال مع قوله بالانفصال ، وهذا خلف (1) .

على أن الله السامية في رأيه لا تستطيع أن تنزل فتكون أساس حركة في عالمنا السندي ثم كيف نستطيع أن نكتشف المثل في عالم كمالمنا ليست هي منه ولافيه . وأخيراً يقرر « أرسطو » أن نظرية الانفصال إذا تبتت فلن تنتج إلا مضاعفة المدركات عبثا .

وهاك فلى سبيل الاستئناس شيئا مما نقله لنا الأستاذ « سانتلانا » عن « أرسطو » فى توضيخ هذه المشكلة : « قال أرسطوطاليس لاأنازع فى أن موضوع الغلسفة هو الموجود ولاأنازع فى أن المحسوسات الطبيعيات ليست من الوجود بشى، فلا يمكن اتخاذها أساساً للمعرفة ولاأنازع فى أن

<sup>(</sup>١) يلاحظ أن أرسَطُو هما أينا قض نفسه في ألهيا ته حيث يقرر هناك أن الآله مؤثر في العالم مم انه منفصل عنه كما سيجيء ، وهنا يأخذ هذا علي افلاطون المستحدد الم

العلم لايتعلق إلا بالكليات لابالظاهر والأفراد . كل ذلك سلمناه وهو مذهبنا أيضا غير أنه لايلزم منه أن تكون تلك الكلمات جواهر قائمة بأنفسها مفارقة وليس الكلي في نفس الأمر إلا معنى قد ارتسم في العقل ، فمن أبن لنا وجوده في الخارج عن الذهن . ثم إذا فرضنا وجود تلك الكليات وأنها جواهر قائمة ، فلا يخلو الأمر من حالين لاثالث لهما : إِما أنها منصلة بالأشياء مقترنة بها اقتراناً تاما فهي اذاً ليست بمفارقة ولابقاً مَة بنفسنا كا زعمه « أفلاطون » فدخلها حينئذ التغير ولم تكن إليها حاجة ألبتة ، وإما أن يقال : إنها مفارقة . فكيف يكون جوهر الشيء مفارةًا عما هو جوهر له ? وكيف ينطبق الجوهر الواحد على زيد وعمرو وعدد من الأفراد وهو في نفسه واحد ثم ان الكليات جواهر عقلية محضة ، والجوهر العقلي لايكون متحركا ، فكيف يكون سببا لحياة الأشياء الفردة وحركتها على مازعم أفلاطون ? ثم على فرض وجودها مفارقة فما وجه تأثيرها في الأشياء ? نعم كإن أفلاطون يقول: إن ذلك نوع انطباع كانطباع الصورة فى الرآة ، وإنما ذلك كلام مجازى يصعب تصور حقيقته إذ لايتصور كيفية الانطباع. وهذا يلزم منه كون الجواهر العقلية متصلة بالمحسوسات، مفارقة عنها في وقت واحد، وهذا محال، فتقرر أن ماذهب إليه أفلاطون لم يوف بالواجب. وقد أثبت عالمين : عالم عقلي ، وعالم حسى ثم لم يبين وجه الاتصال بينهما ، وهو كثل من أراد إحصاء عدد وافر من الأشياء فضاعف العدد ظنا منه أن يسهل عليه الحساب. فاذا لم تمكن هذه المعانى صالحة لأن تقيد وجود الأشياء ولاحركتها ولاحياتها ،

فا الحاجة إليها ? والحق أن الكليات ليست بجواهر، وماهي إلا أمور عقلية لاوجود لها في خارج الذهن وايس في الأعيان شيء هو ماهية أو كلية ، بل في الأعيان فرس معين وإنسان معين ، فانهما صنفان : الفرس والانسان إذا وصفناه من غير التفات إلى أن يفارقه شيء أم لا ، بل يلتفت إلى مفهومه من حيث هو هو يسمى المطلق والماهية ، وليس له إلا وجود عقلى . والصنف الثاني ما يوجد في الخارج من المشخصات أي هذا الفرس وهذا الانسان وهذه الشجرة إلى غيرها من الأفراد فهذه هي الأعيان الموجودة في عالمنا المحس لاغير . فهنا تكون بداية الفلسفة وعليها مدار التجربة ندركها بالمشاهدة لا بالفكر (١) .

أضف إلى هذا أن « أرسطوطاليس » يرى أن القول بانفصال عالم الفكر عن عالم المحات يستلزم أن يكون هناك فرق بين الانسان والانسان فى ذاته ، و « أرسطو » يرى أن الموجود الحقيق بجوهوه وماهيته إنما هو الانسان المحس المشتمل فى داخله على الانسانية ولا يفهم معنى لكامة فى ذاته . فشرح « سقراط » مثلا ليس معناه تفكيكه إلى صفات عامة كتفكيك ذاته إلى العناصر التى تبكون منها ، لأن الواقع يؤيد أن هذه الصفات فى ذاتها ليست إلا نوعاً من العبث ، وأن قيمتها لا نظهر إلا وهى عمثلة فى الأشخاص الذين يتصفون بها ، وأن الصفات العامة حتى إذا فاقت الافراد سموا فانها لا يمكن أن تتحقق الا فى هذه الأفراد وبويساطتها . وهو فى هذا يقول مانصه : « قد يمكن أن يتساءل أيضا : عا هو الشى وهو فى هذا يقول مانصه : « قد يمكن أن يتساءل أيضا : عا هو الشى وهو فى هذا يقول مانصه : « قد يمكن أن يتساءل أيضا : عا هو الشى وهو فى هذا يقول مانصه : « قد يمكن أن يتساءل أيضا : عا هو الشى وهو فى هذا يقول مانصه : « قد يمكن أن يتساءل أيضا : عا هو الشى وهو فى هذا يقول مانصه : « قد يمكن أن يتساءل أيضا : عا هو الشى وهو فى هذا يقول مانصه : « قد يمكن أن يتساءل أيضا : عا هو الشى و

<sup>(</sup>١) الظر صفحتي ٤٣ و١٤ من كتاب ﴿ تَارَيْخُ الْمُدَاهِبِ الْفَاكُفِيةِ ﴾ للاستاذ سَا تلاناً .

فى ذاته ولماذا يعنى بتطبيق هذا التعبير « فى ذاته » على كل شى والنسبة اللانسان فى ذاته ، وبالنسبة اللانسان . الحد هو حد واحد بعينه ، وهو الانسان من جهة كونه إنسانا . فلا يوجد من جهة ولا من أخرى أى فرق . وإذا كان الأمر كذلك فى هذه الحالة لا يمكن أن يوجد كذلك فرق يين الخير فى ذاته والخير من جهة أنهما كلاهما خير (١) » وقد نقد الاستاذ « سانت ـ هلير » هذا الهجوم الارسطوطاليسى وقد نقد الاستاذ « سانت ـ هلير » هذا الهجوم الارسطوطاليسى المتجه الى « أفلاطون » وعده ضعيفا من جهة وغير نزيه من جهة أخرى لا ألمجوم (١) لائن رأى « أفلاطون » فى هذه النقطة يستوجب التقدير لا الهجوم (٢)

#### ٤ - الهبولي والصورة

بعد أن انتهى «أرسطو» من جحود نظرية الانفصال ببراهينه السلبية التى ترمى إلى إثبات تناقضها واضطرابها وتحاول أن تؤسس على انقاضها نظرية الاحتواء التى تقول باستقرار الجوهر « الميتافيزيكى » في الكائن ، شرع يدلل على أن هذا الجوهر هو الموجود الاساسي في كل كائن .

ولكن قبل أن نذكر أدلته ينبغى لنا أن نعيد ما يعنينا هنا من رأيه في الجوهر ، وهو يتلخص فيا يلي :

قرر « أرسطو » في كتاب « المقولات » أن الجوهر الكامل

<sup>(</sup>١) انظر إلباب التالث من الكتاب الاول من « الاخلاق الي نيقوما غوس » تأليف أرسطو وترجمه الاستاذ لطفى السيد باشا (٢) ليظر صفحة ١٨٣ ون كتاب الاخلاق الى نيقوما خوس

هو ما وجد فى الاعيان المشخصة ولذلك اعتبر كل ما يبتعد من الكليات عن هذه الاعيان أقل جوهرية عن هذه الاعيان أقل جوهرية عنده من النوع، والنوع أقل من الفرد.

ولكننا مع هذا نشاهد ان الأعيان المشخصة خاضعة لكثير من التغيرات ، وهذا يقتضى أن تكون مشتملة على الامكان وهو ما بالقوة . ولولا ذلك لما قبلت الصورة . فاذا تأملنا فيا هو بالقوة فى العين المشخص ، ألفينا انه الهيولى ، ولكن يجب أن يتنبه إلى ان هذه الهيولى ليست هى المادة المصورة المحسة في هذا العين في حالته الراهنة ، بل هى الهيولى المستعدة لقبول الصورة المقبلة .

غير انه لما كانت الهيولى غير محددة ، وكان من غير الطبيعى أن يكون في العين الشخص شيء غير محدد، فقسد وجب أن لا توجد الهيولى بالفعل في الشخصات الا محددة بالصورة ، وإذ ذاك تسمى مادة . أما ما بالقوة فهو يوجد فيها غير محدد ثم تتعاقب عليه التحديدات واحداً بعد واحد تحقيقا لمرمى العلة الغائية . وإذاً ، فكل عين مشتمل بالفعل على المادة المحددة بصورته الراهنة ، ومشتمل بالقوة على الهيولى التي تتحدد بالصورة المستقبلة . ومثال ذلك الحجر فهو بالفعل مادة محددة بصورة بالتربيع أو الاستطالة مثلا، وهو مشتمل بالقوة على هيولى تحددها صورة التربيع أو الاستطالة مثلا، وهو مشتمل بالقوة على هيولى تحددها صورة التربيع أو الاستطالة مثلا، وهو مشتمل بالقوة على هيولى تحددها صورة التربيع أو الاستطالة مثلا،

ومن هذا يتضح ان الهيولى هي مادة لا تزال بالقوة . والهادة هي هي مادة لا تزال بالقوة . والهادة هي هي صارت بالفعل ، وان المصير من القوة إلى الفعل هو الصورة . ولذلك كانت هي منشأ التعريف المنطق للكائن ، وكذلك يتضح ان

الجوهر ليس هو إحداهما وإنما هو كلتاهما مجتمعتين، وإن الهيولى مشتملة على جميع الصور وأن كل ما يبرز منها يحدد المادة ويصيرها بالفعل بالنسبة إليه ، وأن كانت نظل بالقوة بالنسبة إلى غيره من الصور الكامنة، وأن الهيولى من عالم العقل لأنها بالقوة ولأن الحس لا يقع إلا على ماهو بالفعل وأنها أزلية أبدية ، وأنها موجودة في كل كائن أرضى وسماوى حتى الأفلاك والكواكب وإن كانت غير خاضعة للتغيرات إلا أنها تعتبر مشتملة على ماهو بالقوة بالنسبة إلى الأوضاع التي لم تلحقها بعد . وإذاً ، فلا يستثنى من الكائنات ما لا يشتمل على الهيولى إلا الجوهر النقى المجرد .

أما أدلته على ان الجوهر هو البدأ الأساسى العام فى كل موجود ، . فمنها ما يلى:

التمثيل والرؤية ، حكمنا بأنهما فاقصا التحقق ، متحركان متغيران وإن كانا بالنسبة إلى ذاتيهما أو إلى شيء آخر ثابتين ساكنين . ومن هذا يتبين ان ما هو بالقوة يصير بالفعل عند تحقق شروط معينة . ومتى صار بالفعل يظل ثابتا على فعليته حتى تزول صورته . فالانسان هو بالفعل من لحظة مولده إلى لحظة موته . والتمثال هو بالفعل من لحظة انتهاء صنعه إلى لحظة تحطمه . وينبغى أن يعرف ان وجود ما هو بالقوة بالنسبة إلى ماهو بالفعل ليس وجوداً حقيقيا وإن كان فى ذاته وجوداً لأن الوجود الحقيقي هو اجتماع الصورة والمادة . وكل ماهو بالقوة هو كذلك بالنسبة إلى ماهو بالفعل ، وهو بالفعل بالنسبة إلى ذاته . فهو من الحيثية الأولى غير موجود وجوداً حقيقيا ، لأنه لم تحل فيه الصورة المنتظرة ، ومن الحيثية الثانية موجود حقا ، لانه محل للصورة الراهنة .

وبناء على كل ماتقدم يكون الجوهر « الميتافيزيكي » هو الثابت في كل كأنن من لحظة الظهور الى لحظة الاختفاء أو إلى لحظة زوال الصورة الراهنة وحلول غيرها محلما مادمنا قررنا أنه بالفعل.

(٢) إن الفعل سابق على القوة بأنواع السابقيات الثلاثة ، وهي : السابقية المنطقية والسابقية الزمنية والسابقية العنصرية

فأما الاولى فلأن تصور ماهو بالقوة يستلزم ضرورة وجود كائن بالفعل يصير ما بالقوة بالفعل ومثاله أن أن تصور انتقال قطعة الحجر من القوة الى الفعل بصيرورتها عثالا يستلزم ضرورة تصور المثال الذي هو بالفعل والذي نقل هذا الكائن من القوة الى الفعل من الفوة ما بالفعل وأما الثانية وهي النبابقية الزمنية فلأن الفاعل المؤثر وهو ما بالفعل

يجب أن يكون متقدما فى الزمان على المنفعل المتأثر وهو مابالقوة . ومثاله أن تصور صيرورة الشاب المستعد الموسيق موسيقاراً بالفعل يستلزم ضرورة وجود موسيقار بالفعل أثر فى الشاب الموسيقار بالقوة فحوله الى موسيقار بالفعل .

وأما الثالثة وهى السابقية العنصرية فلأن تصور صيرورة الجرثومة البشرية التى هى أنسان بالقوة إنسانا بالفعل يستلزم ضرورة وجود أنسان بالغ أنفصلت عنه هذه الجرثومة.

وبهذه النظرية كان «أرسطو» أول من قال من بين من اشتغلوا بعلم الطبيعة بسابقية الفعل على القوة كما كان أول القائلين بالجوهر الميتافيزيكي الثابت المحوى في الكائن المادى الذي هو بالفعل.

#### العلل الاربع

لل كان «أرسطو» قد عرف ما ورا، الطبيعة بانه «علم جواهر الكائنات وأسبابها وصفاتها الأساسية» كما أسلفنا . ولما كنا قد انتهينا من عرض نظرية الجوهر الميتافيزيكي عند أرسطو وأتينا على ماوجب أن يتقدمها من نقد نظرية المثل الافلاطونية نريد ان ننتقل الى بحث العلل وهو من أهم بحوثه وأجدرها بالعناية . وهاك موجز هذه البحوث :

يرى أرسطو أن العلل التى تكاتفت على ايجاد كل كائن فى هذا المكون أربع ، وهى العلة : اللادية والعلة الصورية والعلة المحركة أو الغاطة والعلة الغائية . ولا يمكن أن يوجد كائن ما بدون توفر هذه العلل كلها ولكن هذه العلل الأربع ليست من طبيعة واحدة ولا فى درجة واحدة ، بل ان الاولى والثانية منها هما علتا ماهية والثالثة والرابعة علتا

وجود ، إذ أن الكائن لا يخرج عن كونه مادة وصورة . ولكن يما ان التصور الجديد الذي يأخذه الكائن هو نتيجة تغير ، والتغير لا يحدث من نفسه وقد استوت في هذا الكائنات الطبيعية والفنية ، فكما ان الهواء لا يتحول الى نار ، والنار لا تتحول الى هواء من نفسيهما لا يصير الخشب سريراً ولا الحجر عثالا من نفسيهما كذلك ، فقد اقتضى الأمر علة فاعلة هي التي تحول المادة الى هيئها الجديدة . ولولا ذلك لظلت طلادة على صورتها الأولية ولما نالها شيء من التطور مطلقا ، لانها عاجزة كل العجز عن الانتقال من صورة الى صورة ومحتاجة دأما الى العلة المناقلة التي هي السبب المباشر لصيروراتها المتعاقبة وانتقالاتها المتالية من القوة الى الفعل .

وهذا العمل لا يقع من جانب القوة الفاعلة عبثا ولا هوسا ، بل الخاية مقصودة ، إذ أن الطبيعة ليست كنلة من الحوادث الهوجاء التي تتابع بدون نظام ، ولكنها ممتلئة بالمظاهر التي نشاهد أنها تتكاتف إما على ايجاد الكائنات وإما على عوها والتي يدل نظامها على أنها تتجه الى غاية معينة وتسير تبعا لمنهج محدود . ولا ريب أن نظرة واحدة الى ظواهر الطبيعة العامة والخاصة لهي برهان ساطع على ذلك ، فسير ظلوهر الطبيعة المنظمة وكون . الكواكب بهذا النظام الحكم وتعاقب الفصول بهذه الطريقة المنظمة وكون . الكواكب بهذا النظام الحكم وتعاقب الفصول بهذه الطريقة المنظمة وكون . كل ذلك يدل دلالة ناصعة على أن الطبيعة لا تسير بغير قصد بل لغاية معمنة ، وانها حية في الساء وعلى الارض ، حكيمة في الانسان والحيوان موالنبات والعناصر ، وهي وإن ظهرت حينا صاء ، عياء لا تدرك ولا راج: الفلسفة الاغريقية )

العلن عن أفراضها ومراميها ، فهى فى الحقيقة كلها حياة وحركة وقور وتبتصر وادراك ونظام وهى تطبق الوسيلة على الغاية تطبيقا سخكيا . وكل ما يجرى من أفعالها لابد أن يكون دا مغزى ظاهر أو خنى ، ومرى والاشتح أو من وراء حجاب ، وعلى الجملة لا يكن أن يصدر منها فعل عابت أو مظهر بلا نتيجة .

ولما كان بعض الفلات الدين سبقوا «أرسطو» قد جُمه واله الله مصادفة الفاية ونسبوا كل أفعال الطبيعة إما الله ضرورة آلية ، واما الله مصادفة عوجاء فقد سنى محكيم «استاجيرا» عناية فائنة بالرد على أمولتك وهؤلام بعد أن ذكر موجزا من آرأتهم في الباب الثامن من الكتاب الثاني من من الطبيعة فارجع اليه اذا شئت.

من تعذا يتبين أن أرمنطو يؤمن إيماناً عاطماً بوجود الغاية العاقلة في كل أطلعينية من غير استثناء ومحده الغاية محمالعلة الغائية . وبهما استثمال الثلل الأربع الضرورية الكل كانن .

 هى التى تجعل وجودها فى الخارج بمكنا ، ولكنها لا توجد هى كذلك وحدها إلا ذهنا . وها تان العلتان توعبدان دائما فى نفس الكائن ، أو بالأحرى هما نفس الكائن كا أسلفنا . أما العلة المحركة فهى قد تكون خارج الكائن إذا كان غير حى مثل التمثال فان علته المحركة هى الفنان ، وتكون داخله إذا كان عير حى مثل التمثال فان علته المحركة هى الفنان ، وتكون داخله إذا كان حياً ، لا نه حينئذ يتحوك لا بوساطة محرك خارجى ، وإنما بوساطة تلك القوة التى يستعونها بالروح ، وهى تستير الجسم من تلقاء نفسها دون أن تتأثر بأى أجنبي عنها . وأما الغائد الفائدة فهى بالنسبة إلى الكائنات الجادية مرسى المحرك لامرمى الكائن فنصه ، لا نه لا يعلك أن يكون له غاية ، وأما الكائنات العلية ، فعلتها الفنائية هى كالها الذى تسعى محوه بمجفو بة إليه بفطرتها . وكل هذه الكائنات سائرة تحت علم قانون واحد لا يتغير ، ألا وهو قانون الارتقاء والسير المتواصل نحو الكال . غير أن هذا الكال ليس فى درجة واحدة ، فكل ما نلحقه من درجاته هو كال نسبى، والمقصود للجميع هو اللحوق بالكال التام .

هناك مشكلة أخيرة بقيت في هذا الشأن وهي ان « ارسطو » قرر انه لا يصلح لأن يكون موضوعا للعمرفة في الكأن إلا مافيه من عام مشترك ، وان هذه العلل التي ذكرنا آتفاً هي خاصة شخصية ، إذ أن ماهة «شقراط» غير مادة «كالياس» وصوراته غير صورته ، وقاعله غير فاعله ، وهذه الخصوصية تحول بين العلل ومعوضوعية المعرفة .

ويطل معنده المشككة ينبغى أن يصرف النظر عن العلل الشخصية ولا ينظر الاالى العلل النوعية فيدرس الفيلسوف أنواع المادة والصورة والفاعل والغاية لا أشخاصها ويهذا يواجه المادة من محيث هي مادة عموالصورة من حيث هي صورة وهم حجرا. وفي عده الحالة تكون دامة صافحة لموضوعية المعرفة (١)

<sup>(</sup>١) انظر صفحة ٤٤ من كتاب « ارسطو » تأليف «كلوديوس يا »

أتفق « أرسطو » مع « أفلاطون » في أن كلا منهما كان يرى أن الكون ليس وليد المصادفات الهوجاء ، وأنما هو فعل قوة حكيمة مديرة واتفقا كذلك على ان هذه القوة يجب أن تتنزه عن كل نقص وتتصف بكل كال ، ولكنهما اختلفا فيطريقة الوصول الى معرفة هذه القوة وفي وسائل تحقيق ذلك الكال الأعلى . فذهب « أفلاطون » — كما أبنــا ذلك في موضعه – إلى أن طريقة الوصول الى معرفة القوة الالهية هي « عالم الفكر » بنوعيها أى المفاهيم الذهنية ثم « الشل النقية » . وذهب كذلك الى ان الكمال الأعلى لا يتحقق لهـ ذه القوة إلا إذا كانت هي وحدها الأزلية الفاعلة لكل شيء ، العالمة بكل شيء ، الساهرة علىكل كبيرة وصغيرة في هذا الكون . أما « أرسيطو » فقد اتخذ للوصول إلى معرفة هذه القوة سلم الطبيعة الذي تتألف درجاته من العلل المؤثرة في معلولاتها حتى العلة الأولى التي هي مبدأ كل شيء وهي القوة الالهيـة التي توصل اليها « أفلاطِون » بوساطة « عالم الفكر » وكذلك رأى إن الكمال لايتحقق لهذه القوة الا بعدم اتصالها بهذا العالم لامن جهة العلم ولا من جهة الخلق بل ولا التدبير المباشر ، فكانت ألوهيته لهذا جليلة المبدأ ، نبيلة الغاية رديئة الوسائل ، سيئة النتيجة .

وها نحن أولاء مبينون هذه الألوهية الأرسطوطاليسية ، بادئين بالنقطة الأساسية التي كانت أهم مالفت المأساسية التي كانت أهم مالفت غطره فى مظاهر الطبيعة كما أسلفنا أو المحرك الأول. وإليك هذه الآراء:

يرى أرسطو ان العالم أزلى ، وان الحركة أو الصيرورة التي هي ظاهرة وجوده هي قديمة مثله إلا انه يعتقد أن هذه الحركة لا تحمل في داخلها علة وجودها ، لأن الشاهد ان هـذه الحركة أثر لتلك العلة ، فلا يمكن أن يشتمل الأثر على المؤثر ويحمله في داخله . ولا يمكن أن يكون المؤثر جزءاً من أثره ، فيجب إذاً أن نبحث عن علة أجنبية لكل حركة ، وهي الفياعل اللباشر. لهيذه الحركة فاذا اهتدينا اليه وكان هو بدوره متحركا ، وجب أن نبحث عن محركه كذلك . وهكذا حتى نصل الى الكائن الثابت الذي يمد بالحركة كل ما عداه ، وهو منزه عنها . ومن الطبيعي أن نصل الى هذا الكائن ، لأن السلسلة لاتمتد الى غير نَهَاية . وهـذا الكائن هو العلة الأولى لجميــع المعلولات والحركات وهي العلة التي تؤثر ولا تتأثر ، وتخضع الحركات لنــاموسها ولا تخضع هي للحركات . وعلى الجلة يجب أن نبحث عن المحرك الأول الذي لا يتغير ولا يتحرك ، والذى تنزه عن الزمان والمكان والصيرورة . تلك الامور الثلاثة التي لا يستمتع الخاصع لواحد منها بقدرة ولا بكمال تام والتي لا يتخلف فرد من الافراد الخاضعة لها عن الانتهاء الى غاية محمددة والأنحصار في دائرة مقيدة . ولا ريب ان المحرك الاول منزه عن ذلك ، لأنه محرك المحركات وصورة الصور التي ينجه نحوها كل ما في الـكون . ولوكان متحركا لوجب أن يفتقر الى محرك ، وهــذا المحرك هو بدوره مفتقر الى محرك حتى نهوى في حضيض التسلسل ، وهو باطل .

وفوق ذلك فان الحركة هي انتقال من حال الى حال . فإذا أمكن التصاف الآله بها أمكن انتقاله من الحالة التي هو عليها الى حالة أخرى ، بوهذه الحالة الجديدة إما أن تكون أسوأ من الانولى أو مماثلة لها أو خيراً منها . فان كافت اسوأ منها فقه اتصف الآله بالنقص ، وهو ينهافي اللَّ لَوْهِيـة . وإن كانت مساوية لها كانت الحركة عبثـا ، لا نها لم تنتج شيئًا . وإن كانت خيراً منها ، جاز على الآله الاستكمال ، وهو أيضا مناف للإلوهية . وفي هذا يقول أرسطو : « ويجب الاعتراف بأنه غير متحرك لوجهين : أحدهما انه لو كان متحركه لاحتاج الى محوك يحركه فصلي لا محيالة التسلسلي والدور ، فلا بيد من الوقوف عنه يد حد مل والاعتراف بانتهاء جميع الحركات الى محرك غير متجرك يكون هو مبدأ للحركة . والوجه الشانى ان كل منحرك ناقص ، إذ ليست الحركة إلا الانتقال من حال الى حال لغرض ما يقصده المتحرك ، وخير يشتاقه لاستكمال ذاته . فلو فرضنا وجود الحركة في المبدأ الاول لكان ذلك التحطياطا من كاله ، وأنتقالا من الخير الكامل إلى ما هو شر منه لا محالة ، إن ليس هنـ اك خير يناله ولا رتبة الا وهي دون رتبته ، فمــا الغصد حينئذ فيحركته (١٠)

وإذا أنان لهذا الكون إلها واحدا منزها عن الزمان والمكان والتغير والنقص والتأثر بندره ، وان كل العلل الغائية تتجه اليه وتتعلق به ، وهو لايتجه إلى شيء ولا يتعلق بشيء . ويسمى عنده بالمحرك الأول ، وجوهر الكمال الذي يسير العالم نحوه .

<sup>(</sup>١) انظر منعقد ١ هـ من كتاب الإنبياذ و سايتلاناه ١٠ .

وعدو الناه و فيل مجنى أي لا يجوز أن يواخله شيء من القوة إلى القوة ، إذ لو كان ذلك لاجتهاج الى فاعلى آخر يخرجيه من القوة إلى الفيل فيكون وجوده مستفاداً من غيره ، وهو واجه من كل وجه ، ويبول على وحدته انتظام العالم وتناسب الحركات بعضها بيعض فان ذلك لا يتصور الا اذا كان المتجرك واجها . وهو بسيط لا تداخله البكثرة لا يتجود الا اذا كان المتجرك واجها . وهو بسيط لا تداخله البكثرة والمتغير وامكان الوجود وجواز الانجلال ، إذ كل مركب صيائر إلى الانجلال وامكان الوجود وجواز الانجلال ، إذ كل مركب صيائر إلى الانجلال متوقف علي وجود أجزائه لبقاء وجوده فلا يكون الواحد إلا بسيطا » (١) مقير علم الكوري عمره المركب الدول

وعنده أن هذا الاله عقل وعاقل ومعقول ، لأن موضوع العلم ال كلمل لا يكون إلا كاملا ، وهو لهذا لا يعقل إلا ذاته ، فيكون عقله بذاته ومن ذاته والداته ، إذ لا يتفق مع المنطق أن يكون موضوع العلم الالهى الأشرف هو عللنا هذا ، لا نفي ناقص بدليل سيره نجو البحال ، و يجب تبزيه الاله عن إدداك الناقص ، لا نه كا أن عدم رؤية بعض الإشياء أفضل من رؤيتها ، كذلك عدم تعلق العلم أشرف أن عدم تعلق العلم أشرف من تعلق بالناقص ، أما الإدراك الإلمي البحامل فلا يتعلق إلا بأفخم ما في هذا من تعلق الإبداك عدم تعلق العلم أشرف من تعلق الإبداك الإلمي البحامل فلا يتعلق إلا بأفخم ما في هذا الوجود ، ولا يوجد شيء أفخم من نفس الذات الالهوة ، فها الإله إذاً عالم يتعلق الموجود ، ولا علم الوالم دات المحمد المناق الموالم الموجود ، ولا علم الوالم دات المحمد الموجود ، ولا علم الوالم دات المحمد المناق الموجود ، وهم في هذا يقول : « لا نهم المهم أدني رتبة منه في الوجود ، كيف المناس مقام الميداً الأول أن يدخل عقاد ماهو أدني رتبة منه في الوجود . كيف

ر ( ١ ) انظر صفحة ٥١ من كتاب الإستياذ ﴿ سِلْمِ الْإِنْتِلْ ﴾

يعلم ماهو منزه عن كدر المادة ما في العالم من الاكدار والادناس والفواحش. والجزئيات الجنسية من غير أن ينقص من صفاته شيء. ثم لو قلنا إن له علماً بالاشياء الخارجة عن ذاته ، لوحب أن يكون عمله مستفادا منها وانه لا يكون عالمه الاشياء الخارجة عن ذاته ، فصار المبدأ الاول محتاجا الى غيره لكى يكون عالمه وهذا لا يناسب جلال ذاته مع مافيه من ادخال المادة في ذات الاله. إن المادة في الامكان ، فلو احتاج المبدأ الاول الى الاشياء الخارجة لحصول العلم لكان قابلا للتغير والاستحالة ، وذلك عبارة عن الامكان ، فالو احد البسيط لا يعلم إلا الو احد البسيط وهو ذاته ، فهو اذاً علم وعالم ومعلوم من ذاته ، فالحاصل ان المبدأ الاول هو حياة أبدية كاملة من سائر الوجوه مبتهجة عا لها من العلم بكال ذاتها الجليلة ، إذ ليس السرور إلا العلم الكال (۱)

### تفيه التربير الالهى

اما هذا النظام الحكيم المشاهد في العالم، فعلته ذلك الشوق الطبيعي الموجود في كل كبير وصغير من أجزاء المادة يحركه نحو الصورة الغائية ، وان هذه الحركات المدفوعة بالعشق ليس للار ادة ولا للعلم الالهيين فيها أي تدبير بل هي حركات آلية منشؤها الاستعداد الطبيعي الموجود في أجزاء المادة ، وشوقها القاهر الذي يدفعها دأيما الى الانتقال من القوة الى الفعل . وفي هذا يقول «ارسطو» : وأصل هذه النظام الغريب ، والترتيب العجيب ليس هو عناية المبدأ الاول . بل هو شوق. الافراد له ، فلا عين من الاعيان إلا وهو مشغوف بحبه ، ساع الى الاتصال الافراد له ، فلا عين من الاعيان إلا وهو مشغوف بحبه ، ساع الى الاتصال

<sup>(</sup>۱) انظر صفحتی ۲ و و ۳ ه من کتاب « سا نتلانا » .

بمبدئه حتى يلتحق به . فهذا الشوق هو سبب ترق الموجودات من طور الى طور . فباتحاد المبدأ المقصود صار العالم مثل المنزل الواحد فيه أرباب وأحرار وعبيد وبهائم جمعهم صاحب المنزل في محل واحد ورتب لكل منهم وظيفة خاصة وخطة معلومة لا يتجاوزها حتى يحصل بتعاونهم مصلحة الجميع ، أو هو كالجيش الجرار اجتمع تحت اذن أميره اختلفت فيه المراتب والخطط واتحد الكل بكلمة الامير . وبدون هذا الأمير لا يستقيم وجود هذا الجيش ولا تنتظم حركاته (١) »

#### نقر ندرمبزه ایاه

ولما رأى تلاميذ «ارسطو» أستاذهم مؤسس علم المنطق وواضع قواعده الجوهرية لم يستحى من أن يخرج على أبسط النظريات البديهية ، وجهوا إليه هذه الاعتراضات القاسية فقالوا بعد كلام طويل: «ثم جعلت هذا المحرك لا يعقل إلا ذاته بدعوى أنه لا يليق بجلاله علم ما فى الامور الدنيوية من الجزئيات الدنيئة ثم مثلته بقائد الجيش فكيف يقود الأمير الجيش إذا لم يبصره ولم يخطر له ببال ? وكيف يصح تدبير العالم من متحيز فى نفسه ، مقصور على علم ذاته لا يجاوزها ? من أين وجود العالم فى بدء نشأته ? ومن أين بقاؤه إذا لم يكن للمبدأ الأول حظ فى تدبير أمور العالم ولاأدنى إلمام به ? فكأ نك قد جعلت الاله والعالم قطعتين منفصلتين لا اتصال لاحداهما بالأخرى . وقد انتقدت «أفلاطون. » حيث جعل عالمين : عالم الحس وعالم المعانى واليقين ثم عجز عن بيان الاتصال بينهما . وأنت قد وضعت العالم ثم

<sup>(</sup>١) انظر صفحة ٠٠ من كتاب « سانتلانا » .

موضعت الاله مقابلاله ، فعجزت عن بيان ماهية العالم وماهية الاله عميا يزيل الشك ويدرأ الشهة حتى بقيا متقابلين لااتصال بينهما ولا تأثير . فاذا تحققنا قولك وسيرنا معناك وجهرنا أنه لاحاجة للاله بالعالم. ولاحاجة للعالم بالاله (١) ».

مما تقدم يتبين ان «أرسطو » كان يجل الآله عن كل نقص ولكنه سلك إلى هذه الغاية سبيلا سيئة ملتوية فجل من الآله محركا جاهلا وقائداً أعمى ، وعلة أولى غير منشئة فلم يكن بذلك متفقا مع المنبطق القويم الذي وضع أسسه . ولهذا استحق الهجوم من تلاميذه ومن أخلافه المعقولين .

# (ز) دلنفس ونظرید العدف

# ظرة تحليانه

للنفس عند « أرسطو » إطلاقان : أحدهما يطلق على النفس بميناها العام ، وهي الشيركة في جميع الكائنات الحية . والثاني يطلق علمها بميناها الحاص ، وهي التي لا توجد إلا في الإنسان . ولما كان المعني الثاني لا يتبين إلا بعد إيضاح الأول فقل وجب أن نقف منية بالمغس العامة عند « أرسطو » لنستطيع بعد ذلك أن نشرح النفس الحاصة التي هي الفاية المتعمودة .

<sup>(</sup>١) راجع صفحتي ٥٠و٦٥ من كتاب ( ساينتلانل ) و

المعناصر بالبعض الآخر ، لتجعل الجياة بمكنية إلا أن هذا المؤج ليس أصلا لتلك الحياة ، وإنما نتيجة هذا التوفيق الذي تقوم به الطبيعة بين العناصر هي الحياة أو قابلية هذا اللكائن للجياة ، ولكنه لا يصير حيا بالغلل إلا حين تحل فيه هذه الصورة الجوهرية المبيلة بالنهس ، فني هذه اللحظة فقط يستطيع الكائن أن يقوم بوظائن الحياة التي كان مشتملا عليها بالقوة ، وإذا ، فالنفس هي أولى صور الجسم الطبيعي المركب ، وهي مرتبطة به ارتباط قوة القطع بالسكين ، وينتج من هذا ، الجزم بأن النفس ليست \_ كاكان « فيثاغورس » و « أفلاطون » يتصوران \_ النفس ليست \_ كاكان « فيثاغورس » و « أفلاطون » يتصوران \_ كائنا شخصيا منفطلا عن الجسم ولم تعد ذلك الهكائن الرحال الذي ينتقل من جسم إلى جسم ، ليستوف حظه ، ولكنها في الجسم كالنظر في العين توجد ومختني معه .

وبناء على ذلك فلا ينبغى أن يكون بين مباحث الفلاسفة مبحث خاص على النفس ، لأن النفس وحدها لاوجود لها ، وإنما يجب أن تدرس قواها ووظائفها كجزء من أجزاء الكائن الحي . وقد فعل « أرسطو » هذا خسم هذه القوى الى أربع ، وهى الغاذية والاحساسية والححركة والناطقة . ودرجات هذه القوى الأربع هى مرتبة على المنحو الذي تقدم أي أن أدناها جميها الغافية ثم تليها الإخساسية ثم المحركة ثم الناطقة . وكل كائن تحقت فيه قوة عليا وجب أن توجد فيه ما هى أدنى منها والا عكس . قاذا وجدت القوة الناطقة مثلا في كائن وجب أن توجد فيه القوى الماشية وجب أن توجد فيه القوى الماشية وجب الناطقة مثلا في كائن وجدت فيه الإحساسية وجب الناطقة مثلا في كائن وجدت فيه الإحساسية وجب

أن توجد فيه الغاذية كالحيوان بينها قد توجد الغاذية ولاتوجد معها قوة أخرى كما في النبات .

وليست هذه القوى نفوساً مختلفة تثوى كل نفس منها في موضع خاص من الجسم ، بل إن لكل كائن حي نفسا واحدة حتى الكائن الذي اجتمعت لديه القوى الأربع ، وإنما هذه الفوارق التي بينها هي منطقية فحسب ، لأنها ناشئة من اختلافات الأفعال الصادرة عن هذه القوى . فالتغذى مثلا غير الاحساس ، والاحساس غير التعقل . وهذه المغايرة هي التي اقتضت تعدد القوى النفسية أو تعدد وظائفها .

انتزع « أرسطو » هذا التقسيم الذي أجراه على النفس من الواقع شأن كل فلسفته ، إذ أنه نظر إلى الكائنات الحية فألفاها تنقسم إلى ثلاثة أقسام النبات وهو الكائن الذي يتغذى فحسب ، والحيوان وهو الكائن الذي يتغذى ويحس ويتحرك بالارادة ، والانسان ، وهو الذي اشتمل على كل مافى الحيوان وزاد عليه التعقل ، فاتخذ هذه الاختلافات أساساً لتقسيمه السابق .

وكذلك حكمه بأن القوة الغاذية موجودة لدى الأنواع الثلاثة وبأن القوى الأخرى موجودة فى بعضها هون البعض بناه على ما اتضح له من أن جميع الكائنات الحية فى حاجة إلى أن تتغذى وليس فى حاجة إلى الاحساس والتحرك بالارادة إلا بعضها وهو الحيوان بقسميه: الاعجم والناطق ، وليس فى حاجة إلى التعقل إلا قسم من هذا البعض وهو الانسان .

غير أن هذه الفروق التي تفصل بعض الكاثنات عن البعض الآخر

وسمنا دون أن نشعر بالننا نرى وتستمع فالثلث وعبدت محاسة أخرى. تعنيى بالخاسة المثتركة وهي التي تشعرنا باننا نحس.

غير أن معنده الحوااس لاتشنعل بالاحساس لأنها بالقوة ولا تعتير بالمغيل إلا بموامل أجنبية عنها ، هي منها بمنزلة المحوك من المتحرك . وهذه العوامل ممي أولا المحسات التي تطبع صورها طبعا إيجابيا على الخواس السلبية كا يطبع الخاتم صورته على الشمع ، وكيفية ذلك ان تلتقي الحواس التي هي قوة محضة بالمحسات التي هي فعل محض ، فينتقل أثر الفعل الى القوة انتقال الصورة الى الرآة الامينة التي لا تزيد عليها ولا تنقس منها شيئا . وعند ذلك تندخل النفس فنحول هذه الصورة من المحسية المحضة الى الفهومية ثم تستولى. عليها . وهنا يحصل الادراك والحكم الجازم . وعلى أثر هذا الحكم يسجل في الذاكرة ، ليبقي بعد زوال المحس من أمام الحاسة . ويختلف هذا البقاء باختلاف قوة الذاكرة وضعفها .

وليست نتائج الأحساس مقصورة على الحد الذي أسلفناه ، وإنما ينشأ منها شيء آخر وهو الحيال ، لان «أرسطو » يرى أن كل خيال. منشؤه الحس ولا يؤمن بالخيال الانشأئي الذي لم ينتزع من الخارج.

# ٣ - أنهمية النجارب

يرى « أرسطو » أن التجارب هي طريق المعرفة ، وذلك لأن الانسان مستمد لادراك المعاني العامة ، وهو لايستطيع ادراكها الا اذا أدرك مجموعة الحوادث الفردية ، وهو لايدرك هذه الحوادث الا بالحواس . وإذا ، خلطواس كافية لتحقيق المعرفة ما دام أن العالم الحارجي له وجود

ذاتى لايتغير بحيث لو لم يوجد المدركون بحواسهم وعقولهم لوجد العالم كا هو ، ولما كان لذلك العدم أى تأثير . وهذا الثبات الذاتى للعالم هو الذى جعله ينتقل إلى نفوسنا بوساطة الحواس على ما هو عليه ، إذ لو كان غير ثابت لانتقل إلينا بطرق مختلفة . ولهذا قد ضل السوفسطائيون حين بزعموا أن الحقائق نسبية اعتبارية وأن الأفراد هم مقاييسها ولو كان ذلك صحيحاً لما كان للمعرفة عين ولا أثر .

ومع ذلك فلا ينبغى الوثوق بالحواس إلى حد الاعتماد عليها في كل ما تنقله البنا ، لأنها ليست معصومة من الأخطاء . وأهم أسباب هذه الأخطاء هو أن الحواس لا تضمن إلا وجود الأشياء المحسة وصورها الخارجية . أما طبائعها ومقاديرها ، فقد يكون موضوعا للانخداع .

غير أننا نستطيع أن نبرىء أحكامنا المؤسسة على المحسات من الخطأ بقدر السنطاع إذا فحصنا حواسنا فتحققنا من سلامتها من الأمراض وأشر فنا كذلك على البيئات الحاوية للمحسات ثم راقبنا الحاسة المشتركة فأيقنا بأنها خالية من الأخطاء التي كثيراً ما تتعرض لها بسبب الاضطراب الذي يحدثه فها بامتراج الصور المجتمعة في داخلها والذي يترتب عليه تشويه الحقائق . فشلا حيما يرى العاشق أدنى تشابه بين شخص وبين معشوقه يحكم بأنه هو . وحيا يسمع الجبان أى ضجيج يعتقد أنه خطر محدق بحياته . وماهذا ولا ذاك إلا نتيجة اضطراب في الحاسة المشتركة أحدثه فيها امتزاج الصور المنصبة عليها . ومن هذه الأسباب الفعالة أيضا لابعاد الأخطاء عن أحكامنا الحسية هو استخدام التفكير المنطق فيا تنقله الحواس ولو أدى ذلك الى مناقضة نقلها فعلا كما يحدث ذلك

كثيراً فحاسة البصر مثلا تنقل الينا ان الشمس فى حجم التفاحة بينا هى عظيمة هائلة فلو لم نشرك التفكير هنا لحكمنا بأن الشمس كما نقلتها الينا الحاسة ، ولكننا اذا فكرنا ألفينا هذا محالا . فلا يسعنا الا أن نطيع الفكر فى هذه المسألة فنجزم بكبرها .

فاذا عنينا بكل هذه اللاحظات سلمت أحكامنا الحسية من الاخطاء واحتلت المنزلة الرفيعة التي شاءتها لها الطبيعة .

## ٤ - الفوة الناطفة

يضع « أرسطو » هذه القوة فوق القوتين : الغاذية والاحساسية ويحتفظ بها للانسان وحده من بين جميع الكائنات الحية.

واختصاصها عنده ليس الاستيلاء على المحسات كا هو شأب القوة الاحساسية ، وأعا هو الاستيلاء على الجواهر مجردة من المادة التي تشخصها . فنحن مثلا نحس الحرارة والبرودة بحاسة اللمس ، ولكننا ندرك معناهما بالقوة الناطقة . وكذلك نرى « سقراط » و « كالياس » بحاسة البصر ، ولكننا ندرك منهما المعنى المشترك وهو الانسانية ، بالقوة الناطقة كذاك منهما المعنى المشترك وهو الانسانية ، بالقوة الناطقة كناك

ولما كان كل شيء في الطبيعة له صورة ، وكل صورة يمكن أن تعقل المقوة الناطقة ، كانت جميع الجواهر الموجودة في الطبيعة من اختصاصات المقوة الناطقة ، بل إن المادة بالقوة أو الهيولي يمكن أن تعقل كذلك بهذه . القوة ولو أنها لا تزال غير محددة . والنتيجة من كل هذا هي أن المختصاص القوة الناطقة هو العام المشترك ، لا الحاص المشخص ، ولكن الجزء الثاني) - ٩٧ - (م٧ - الفلسفة الاغريقية)

إذا ادعى أن كل ما فى الطبيعة داخل فى حدود اختصاصاتها وجب أن يكون أحد جوانها وهو الجانب الذى يتقبل صور الموجودات لا صورة له ، إذ لو كان له صورة لاستحال عليه أن يقبل الصور الأخرى . وخلو هذا الجانب من الصورة يقتضى أن لا يكون بالفعل ، بل بالقوة ، وهو الذى أطلق عليه « أرسطو » اسم القوة العاقلة السلبية . وبما أنها سلبية فهى لا تستطيع أن تنقل التفكير من القوة إلى الفعل ، لأن فاقد الشيء لا يعطيه . ولذا كانت فى حاجة إلى محوك يمدها بالقدرة على تصيير الأ فكار بالفعل ، وهذا المحرك هو الذى يسميه « أرسطو » بالقوة الايجابية ، وهى دا مما بالفعل .

غير ان هذه القوة السلبية مع استمدادها المعونة من القوة الايجابية لاتستطيع أن تدرك الحقائق الحسية بطريقة مباشرة ، لأن إدراك هذه الحقائق لابد فيه من جوارح مادية وهي لاجوارح لها . وإذاً ، فهي تنتظر الصور التي تنتزعها القوة الاحساسية من الموجودات الخارجية ، وتخترنها في الحيلة حتى إذا ارتسمت فيها استولت عليها وتعقلتها ، ولكن لل كانت هذه الصور المنتزعة من الحجيبات ليست معقولات نقية مجردة كان من الضروري قبل كل شيء أن تحولها القوة الايجابية إلى معقولات وفي هذه المجالة تصبح تلك المصور صالحة لأن تتقبلها القوة السلبية لمنه فيها .

 الغاذية والاحساسية من تأثرات الجسم. ولكن ليس معنى قول «أرسطو» إن القوة السلبية يلحقها مايلحق الجسم أنها فانية ، فليس عنده شيء فان ألبتة ، وإنما معناه أنها تنحل وتتلاشى وتنتشر فى الطبيعة إلى أن توجد شروط اجتماعها فتجتمع .

أما القوة الايجابية فهى واحدة ، عامة فى جميع بنى الانسان ، غير مشخصة ، خالدة . وقد كانت موجودة قبل ان تتحد مع بقية قوى النفس ، وستظل بعد فراقها إياها ، إذ انها فى مأمن من كل مايلحق القوى المادية من عناء وضعف وفساد .

وتصوير ذلك عنده — فيا يظهر لى — أن القوى الأيجابية في جميع أفراد بنى الانسان ليست قوى متعددة مختلفة لكل فرد منها قوة مستقلة ، بل هي أشعة متساوية تسكب على الجيع من قوة واحدة فيتصل كل شعاع منها بالقوة السلبية في الفرد فيبرز كل مافيها من قوة إلى الفعل ، لأن هذا الشعاع هو فعل محض أما الاختلافات الموجودة بين بنى الانسان في الفهم والعقل رغم تساوى القوى الايجابيمة النسكية على الجيع فمنشؤه في الفهم والعقل رغم تساوى القوى الايجابيمة النسكية على الجيع فمنشؤه اختلاف القوى الايجابية والتي يختلف أغير هذه القوى فيها باختلاف استعداداتها .

ولما كان «أرسطو » قد نعت هذه القوة الايجابية بالوحدة والعمومية والأزلية والابدية والقدسية ، وبعدم قابلية الفساد والتأثر ، وبأنها فعل دأم ، وبالقدرة على تصيير كل ماهو بالقوة إلى الفعل ، وبأن امتداداتها تشمل جميع بنى الانسان ، فقد ذهب « الاسكندر الأقروديزى » إلى ان « أرسطو ، يرى أن هذه القوة الايجابية هى نفس المحرك الأول .

ولاريب ان للاسكندر بعض العذر في رأيه هذا، لأن عبارات «أرسطو» عن هذه القوة تحمل الباحث على أن يفهم أنه كان يرى اتحـادها بالمحرك الأول، ولكن له عبارات أخرى تفيد غير ذلك. ولهذا لم يجزم المحققون برأى قاطع في هــذا الشأن. وهذا الغموض في عبارات « أرسـطو » هو الذي حمل الشراح على الاختلاف في مذهبه عن خلود النفس وفنائها . فذهب بعضهم إلى انه كان يرى فناء النفس ، لأ نه صرح بانحـــلال القسم السلبي منها ولا أن القسم الايجابي هو من المحرك الأول ، لامن الانسان . وإذا ، فليس في الانسان شيء خالد . وذهب البعض الآخر إلى القول بأن « أرسطو » كان يرى خلود النفس، غاية الأمر أنه مادامت النفس صورة للجسم ، وأن الصـورة لا يمـكن أن تستقل بنفسها في الخارج ، فحياة النفس بعيدة عن الجسم في نظره لا تزيد على أنها نظرية منطقية لاتتحقق فى الخارج تحققا واقعيا ألبتة ، وهو فى هذا يقول : إن الروح لاتعرف لها وجوداً بغير الجسم ، فهى وان لم تكن جسما إلا أنها صورة للجسم . ولذلك هي لاتعقل ولاتتذكر ولاتشعر إلا وهي فيه ، وهذا كله يشعر الباحث أن « أرسطو » إن لم يقل بفناء النفس ، فهو على الاقل يقول بنغي خلودها الشخصي المستقل. أما أنا فأرى أن هــذه القوة هي عند « أرسطو » غير المحرك الأول ، وانها وحدة من نور فاضت عن هذا المحرك ثم أتجهت منها أشعة بعدد النفوس الانسانية. فاذا فسد جسم الفرد وأنحلت نفسه السلبية ، انكش الشعاع الايجابي الذي كان منسكبا عَلَى هذه النفس وعاد إلى الأصل الذي صدر منه ، فتلاشى فيه دون أن يتغير شيء من جوهره . وبما أن هذا الشعاع قدسي فهو يكسب الانسان

أثناء ثوائه في نفسه هذه القدسية . وأهم ماتتمثل فيه هذه القدسية الخالدة من الانسان هو قهم الحقائق العلمية . ولهذا يجب عليه أن ينمى هذا الفهم في نفسه دائما ، ليديم ظهور أشرف شيء فيها ، وهو ذلك السمو القدسي الذي هو الخاصية البارزة الميزة للانسان عن بقية الكائنات الحية فاذا أهمل حياة الفهم والتعقل واشتغل بالحياة المادية ، فقد هدر كرامته في نظر أرسطو — وأهمل حياته الخاصة ، وعنى بحياة غيره وهي الحياة الحيوانية (١) .

# (ح) الاخلاق

### ١ - عدم ثبات النظريات الاخلافية

يختلف « أرسطو » مع « أفلاطون » فى صلة فلسفة كل منهما العملية بفلسفته النظرية . فأفلاطون يرى الماسك التام بين الفلسفتين أو وجوب الاتصال الوثيق بين الحياتين : العقلية والحلقية أى أن العلم عنده أساس الفضيلة ، وبالتالى هو أساس المقدرة على تنظيم الحياة الشخصية وحياة الاسرة وعلى سياسة الدولة .

أما « أرسطو » فهو يجزم بتلاشى الصلة بين الفلسفتين : النظرية والعملية ، ويصرح بأن الخير العملى الذي يمكن الانسان أن يلحقه في حياته الواقعية هو أدنى بكثير من فكرة الخير النظرى الذي وضعه « أرسطو» في أسمى درجات الكاثنات .

<sup>(</sup>١) أنظر الباب السابع من الكتاب العاشر من كتاب الاخلاق لارسطو .

وكذلك يختلف حكيم « استاچيرا » مع أستاذه في أنه لايرى مثله أن علم الأخلاق ثابت القواعد ، يقيني النظريات كالعلوم الرياضية مثلا ، بَل هو يرى أنه علم قابل للأخذ والرد، وأن نظرياته محل للجدل والنقاش، وأنه لايزيد على أنه مجموعة قواء\_د تعليمية غـير ثابتة يقصد بها تحسين أحوال بني الانسان وإعطاؤهم فكراً قيمة عما ينبغي أن يفعلوه أو ان يهجروه من الأعمال لاأكثر ولاأقل . ومن أجل ذلك عرض بأفلاطون ومن رأى معه أن القوانين الأخلاقية يقينية ثابتة تعريضا واضحافى كتاب الاخلاق لم يرق الأستاذ «سانت\_هلير » بل جعله يرتاع من تلك الارتيابية التي بدت من جانب « أرسطو » نحو علم الأخلاق فأنزلته إلى هذه الدركة وصيرته ضئيل الفائدة قليل الغناء إلى هذا الحد الذي صوره به «أرسطو» والذي أولى نتأمجه التشكيك في قواعده ونظرياته (١).

ولكن مهما يكن من شك «أرسطو» في نتيجة علم الاخلاق وارتيابه في فائدته العملية في إصلاح النفوس فانه لم ينبذه نبذاً تاما ولم يقل بأنه عبث ينبغي هجره وجحوده ، بل اعترف بأنه نافع في بعض النواحي ، ولكنه قصر هذا النفع على طبقة معينة من الشباب وهي طبقة النبلاء الكرام المحاتد ، وبهذا جل علم الأخلاق أريستوقراطيا لايتناول العامة ولا يعني بالجاهبر ، لأن هؤلاء هم في رأيه كالأنعام لا يفعلون من الخيرات إلا ما يحقق رغباتهم ، ولا يتجنبون من الشرور إلا ما يباعد بينهم وبين العقاب، أما الشباب الاريستوقراطي فانه يعمل الفضيلة لذاتها ، ويأتي الخير ويتجنب

<sup>(</sup>١) انظر صفحتي ٧٨ و ٧٩ من مقدمة الاستاذ « سانت \_ هلمير » لكتاب الاخلاق .

﴿ الشر لا رغبة في مكافأة ولا رهبة من عقوبة ، لأن نفوسهم نشأت على الاستعداد لمزاولة الخير ، وترعرعت بين أعطاف النبل والشرف ، فحسب الواحد منهم أن تصور له الفضيلة في صورتها الخلابة ، والرذيلة في صورتها البشعة ، فيادر إلى اعتناق الأولى والفرار من الثانية . ولا ريب أن هذا الرأى وإن كان يسمو بعلم الأخلاق إلى الأريستوقراطية ، فانه من ناحية أخرى يضعف من تأثيره إلى حد بعيد حيث يقرر انه لايفيد ألبتة إلا حيث يوجد الاستعداد ، وأنه عاجز كل العجز عن إصلاح النفوس الشريرة وتحويلها إلى خيرة . وهذه مرتبة لايرضاها الفيلسوف ُلِعَلِمِ اللَّاخُلاقِ الذي عليه أُسَس « سنقراط » و « أَفلاطون » آمَالهُما في إعلاء الغرائز الانسانية وتنقية نفوس البشر من أدران الرذائل والشرؤر وَ كُنَ « أُرسطو » لم يعترف لعــلم الأخلاق إلا بهذه اللنزلة الضئيــُلة التي تقف عند حد شد عزام الفتيان النبلاء المستعدين للفطاعل على حد تغنيره (١) .

على أنه بالرغم من سوء رأى أوسطى فى علم الأخلاق إلى هذا الحد الذى رأيناه فان له فى نظرياته آراء جليلة وفكرا قيمة بل كتبا مطولة المنترشد بها العالم : قديمه و حديثه فى هذا العلم . وسنورد هنا نموذجا من آذائه فى بعض هذه النظريات :

#### ٢ ـ الخير هو السعادُة

إِن مركز الدائرة الذي منه يصدر كل شيء ، وإليه تنتهي كُلّ

<sup>(</sup>١) انظر الباب العاشر من الكتاب العاشر من الاخلاق.

عَاية في الحياة البشرية هو الخير الأعلى ، غاية ما هنالك أن الناس قَدَّـــ اختلفوا في تعريف هذا الخير ، ولو أنهم قد وصلوا في الاتفاق في فهمة-إلى نقطة معينة لانحل أهم آلشناكل الاجتماعية المقدة . وقد اشتغلُ إ الفلاسفة بالبحث عن إيضاح هذا الشكل فاختلفوا فما بينهم اختلافات شتى ذهب كل منهم مسترشداً بمذهبه الفلسني العام ، ففسره « أفلاطون » بما رفعه عن رغبات أهل الأرض وألحقه بالعلم الأعلى . وأما « أرسطو »، فقد جزم بأن الخير هو السعادة ، وأن السعادة هي السرور ، وأت. السرور لايتسر إلا في تحقيق نشاط طبيعي يسير بانسجام . ومعني هذا ا أن تتحقق الفضيلة الطبيعية وهي الاتساق التام في تأدية الأعضاء والأفراد وظائفها على وجه الكمال . فالعين مثلا فضيلتها أن تكون قوية في الابصار والأذن فضيلتها أن تكون قوية فيالسمع. ومرمى كل هذه الجل الغامضة من كلام « أرسطو » هو أنه يعتبر أن الجير الأعلى هو السعادة ٤٠ وأن السعادة هي القصودة لذاتها ، وأن غيرها إن قصــد لذاته فانه الابد أن يقصد لها أيضاً . فالفضيلة مثلا قد تقصد لذا ها ولكنها تقصد كذلك لتحقيق السعادة (١) . ﴿ يَا السَّادِ اللَّهِ السَّادِ اللَّهِ السَّادِةِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ

وهذه السعادة هي عند « أرسطو » مركبة من عنصرين : الفضيلة والسرات المادية الشريفة ، لأن هذا الحكيم وإن كان لا يفهم السعادة كا يفهمها العامة الذين لايدركون إلا السعادة المادية المترتبة على اللذائذ الجسمانية إلا أنه اشترط بعض هذه المظاهر المادية لكال السعادة وصرح بأن الفضيلة وحدها غير كافية لتحقيق السعادة على عكس ما رأينا عند

<sup>(</sup>١) راجع الباب الرابع من الكتاب الأول ِ. `

أفلاطون من كفاية الفضيلة وحدها لتحقيق أسمى أنواع السعادة .

له ندا جعل الثروة والصحة والجاه والسلطان والذكر الطيب ووجود الأصدقاء المحلصين . كل هذه ضرورية لكمال السعادة . وكذلك أعلن أنه كارأن الخطاف الواحــد لا يدل على حلول فصــل الربيع ، فكذلك السعادة القصيرة لا تسمى سعادة ، بل يجب أن تستمر السعادة جل أيام المؤضع هفوتين : أولاهما أنه اعتبر السعادة غاية الحياة القصوى وجعلها المقياس المضبوط الذي تقاس به الخيرات والشرور الانسانية ، فكل ماكان مسعداً هو فى ن**ظر**ه خـير ، وكل ماكان مؤلمًا شر . والهفوة الثانية هُو أَنه اشترط للسعادة كل المظاهر المادية التي قدمناها حتى عد الحكيم الفاضَّل الخير الذي فاته الغني أو السلطان أو الجمال غير سعيد . ولقد أنحى الأستاذ « سانت \_ هلير » على « أرسطو » من أجل هاتين الهفوتين باللائمة ونقده نقداً عنيفاً لاذعا وأبان له كيف أنه نزل بالأخلاق عن النزلة الرفيعة التي صعد بها إليها «أفلاطون» إلى المستوى الجدير بالعامة والجماهير ثم ندد بتلك النفعية التي بدت من خلال تُسطوره وضَرَّب له الأمثال بأبطال المواقع الشهيرة الذين ضحوا بأنفسهم في سبيل المبادىء السيامية وخرج من كل هذا النقاش بنتيجة قاسية ، ولكنها حقة ، وهي أن « أرسطو » لو كان قد حكم الضمير بدل العقل ووضع الواجب في موضع المنفعة ، لما أنحدر هذا الانحدار (١).

\* <u>.</u>...

<sup>(</sup>١) انظر صفحة ٧٥ من مقدمة الاستأذ ﴿ سانت \_ فلم ٢٠٠٠

لما كانت الفضيلة خيراً متكرراً ، والرذيلة شراً متكرراً ، وكان المخير والشر موضع أخذ ورد فى رأى أرسطو ، فقد أراد أن يضع للفضيلة ضابطا يقترب من الحقيقة بقدر الامكان . وبتعبير أدق : أقر الضابط الذي كان أسلافه قد سبقوه اليه بعدد أن ضاغه صياغة علمية ووضع له قواعد ثابتة ، وهذا الضابط هو نظرية الأوساط التي لا شيء يحدد الفضيلة والرذيلة مثل ماحددتهما هي . وتتلخص هذه النظرية في ان الفضيلة وسط معتدل بين رذيلتي الافواط والتفريط في الخير الذي يحقق التوسط فيه تلك الفضيلة .

بهذه النظرية يضع « أرسطو » للفضيلة مقياسا يكاد يشبه اللقاييس الرياضية فيقول مثلا : إذا كان الافراط في عمل يحدد بدرجة \_ ١٠ \_ والتفريط بدرجة \_ ٢ \_ وجب أن تحدد الفضيلة في هذا العمل بدرجة \_ ٢ \_ وجب حتى تكون النسبة بينها وبين درجة التفريط مساوية للنسبة بينها وبين درجة الافراط وهي \_ ٤ \_ (١) .

وبعد أن وضع «أرسطو» هذه القاعدة للفضيلة والرذيلة لم يشأ أن يكتفى بالتقنين النظرى ، بل أراد أن يطبقها على الاعتمال الانسانية الخاصة لأن كل قاعدة لم تطبق تطبيقا عمليا هي — في رأيه — قاحلة لا تستحق الالتفات.

وعلى هذا فالشجاعة عنده هي فضيلة بين رذيلتي : التهور والجبن .

<sup>(</sup>١) انظر فقرتي ١٢ و ١٣ من الباب إاسادس من الكتاب الثاني

والسخاء فضيلة بين البخل والاسراف. والعفة فضيلة بين الفجور والحمود. والحلم فضيلة بين الغضب والفتور أو الجمود، والعزة فضيلة بين الوقاحة والضعة. وهلم جرا.

فاذا أراد الرء أن يكون فاضلا ، فليس عليه إلا أن يتوسط في عمل النخير بين حدى الافراط والتفريط وأن يقف عند النهاية التي لو قصر عنها أو تعداها لكان الفعل أقل جالا ، ولمكن يبقى بعد ذلك أن نبين إلى أى الطرفين المتضادين يسهل الانعطاف أو يصعب ، لأنه على معرفة هذه النقطة تترتب أمور ذات شأن خطير في رياضة نفوسنا على الخير وإقصائها عن الشر ، إذ بقدر ما تكون الرذيلة متلاً عم ما الغريزة يكون الاقلاع عنها عسيراً . وينشأ من ذلك أن يكون طوف الافراط في بعض الافعال محببا الى النفس ، وطرف التفريط شاقا عليها (١)

غير أنه لما كانت ضوابط هذه الفضائل كلها إضافية ، بعضها بالنسبة إلى البعض الآخر ، أمكن أن يعتبر المتهور الشجاع جبانا كما يعتبره الجبان متهوراً . وكذلك يحكم البخيل على السخى بالاسراف ، ويحكم البلغر عليه بالبخل ، ولكن الحكيم يستطيع أن يزن كل هذه الأعمال عيزان الحكمة ثم يصدر عليها بعد ذلك حكمه المضبوط.

على ان نظرية الأوساط هذه لا تتناول جميع الأفعال والانفعالات الانسانية ، إذ أن بين هذه الافعال وتلك الانفعالات ما يعتبر الأخسد منه بطرف ولو كان ضئيلا رذيلة ، وذلك مثل السرقة والزنى من الافعال والحسد والسوم من الانفعالات (٢)

<sup>(</sup>١) راجع الباب التامن من الكتاب الثاني (٢) انظر الباب السادس من الكتاب الثاني

# (ط) السياسة

# ۱ ـ رفع: السياسة على علم الاخلاق

أسلفنا \_ حين عرضنا لأخلاق أرسطو \_ أنه قد جعل السعادة غاية الحياة الانسانية . فاذا لم تتحقق هذه السعادة فلا قيمة في نظره للعلوم والمعارف ، بل ولا للحياة كامها . ولما كان الفرد لايستطيع ـ في رأيه ـ أن يحقق هذه السعادة مستقلا ولا بد له في تحقيقها من جماعة يعيش فيها" ليتمكن من تطبيق الخير والعدل وغيرهما من الفضائل تطبيقا عمليا على مايينه وبين أفراد هذه الجاعة من صلات ، فيحقق بهذا التطبيق تلك السعادة المنشودة ، فقد كان من الطبيعي أن لا يوجد الخير إلا في جماعة ، بل إنه ذهب إلى ماهو أبعد من ذلك ، فقرر أن الفرد الذي يعيش معتزلا عن الجماعة جاهلا ما في قلب أخيه الانسان مرس عاطفة هو كأشرس الحيوانات وأقساها ، وأن قلبه مفعم بأشر أنواع الوحشية والفظاظة وأن الدَّرُسُ الأُولُ الذي يتلقاه الانسان في السلاسة والوداعة والرحمة هو في الاسرة ، ولكن هذه الاسرة بدورها غير كافية أيضا لتحقيق السعادة لأنها لاتقدر على تعميم النظام ، ولا على نشر العدالة والسلام والوئام . وبالتالي هي غير قادرة على إظهار جمال الخير والفضيلة وإنما القادر على ذلك هو الدولة ، ففيها وحدها تظهر قوة القانون ، ويفرض على الناس احترام الاخلاق والقيام بالفضيلة الكبرى التي تجمع جميع الفضائل وهي العدالة . وفي هذا إبداء لجال الحياة الاخلاقية على أكل مظاهرها . لهذا رفع «أرسطو» السياسة على علم الاخلاق وقدمها عليه ، لأنها تشتمل على قوانين أخلاق الدولة وقواعد حياتها العمرانية ، وصلات بعض طبقاتها البعض الآخر ، ولأنها تشتمل على وسائل تأليف الجاعة التي يستطبع الفرد أن يطبق فيها الفضائل تطبيقا عمليا ، وعلى قوانين الدولة وأنظمة العلوم التي تدرس فيها وغير ذلك مما جعلها عند «أرسطو» قمينة باسم العلم الأعلى . وهو في هذا يقول :

« نقطة أولى يظهر أنها بديهية ، وهي أن الخير يتبع العلم الأعلى ، بل العلم الأساسي أكثر من جميع العلوم . وهـذا هو على التحقيق علم السياسة . فانه فى الواقع هو الذى يعين ما هى العلوم الضرورية لحياة ﴿ الْمَالِكَ ، وما هي التي يجب على أهل الوطن أن يتعلموها ، وإلى أي حد -ينبغى أن يعلموها . ويمكن ان ينبه فوق ذلك إنى أن العلوم الأعلى مكانة في الشرف هي تابعة للسياسة ، أعنى العلم الحربي والعلم الاداري والبيان . ونظراً الى انه هو الذي يستخدم جميع العلوم العملية الاخرى ، روأنه هو الذي بأمر باسم القانون بماذا ينبغي أن يفعل وماذا ينبغي أن يترك ، يمكن أن يقال : إن غرضه يشمل الاغراض المتنوعة لجميع العلوم الأخرى . وبالنتيجة يكون غرض السياسة . هو الخير الحقيق ، الخير الأعلى للانسان ، ومع ذلك فمن المحقق أن الخير متماثل بالنسبة الفرد وبالنسبة المملكة ، على أنه يظهر أن تحصيل خير الملكة وضانه هو شيء أعظم وأتم ، إن الخير حقيق بان يحب حتى ولو كان لكائن واحد ، ولكنه مع ذلك أجمل وأقدس متى كان ينطبق على أمة بأسرها , ومتى كان ينطبق على ممالك بتمامها (١)

<sup>(</sup>١) انظر الباب الاول مِن الكتاب الاولِ

لما كانت العلة في سمو علم السياسة على علم الاخلاق عند «أرسطو» هي اشتفال علم السياسة بأنظمة الدولة ، فقد وجب أن تعرف ما هي اللمولة عند هذا الحكيم . وقد أجابنا على هذا السؤال « بأن الدولة ليست عبارة عن جماعة تألفت ليتجنب بعضها أضرار البعض الآخر ، ولتتبادل المنافع والخدمات ، فمثيلات هاتين الغايتين وإن كانت من الشروط الضرورية لاتحقق معنى الدولة ، ولكن الدولة الحقيقية هي مجموعة من أسر اثتلفت لتحيا حياة خيرة ، وبعبارة أدق : لتحيا حياة كاملة مستقلة (١)

لا ريب ان «أرسطو» قد أراد بصدر هذه العبارة التعريض بأفلاطون ، لانه حين عرف الدولة لم ينظر إلا إلى النواحي المادية فيها حيث جعيل أساس نظره إلى الدولة توزيع الأعمال وتبادل المنافع ، وأهمل أم نواحيها وهي العلق الغائية أو الحياة الصالحة ، لان الجاعة في الحق لم تشكون إلا للغاية العلما التي هي تحقيق الحياة الاخلاقية .

وليس لعلم النسياسة مهمة أخرى غير البحث عن حدد الغاية ومعرفة الوسائلي التي يتوصل بها إليها ، ولكن هذه الوسائل في رأى أرسطو لاينهني أن تكون نظرية كوسائلي « أفلاطون » بل يجب أن تكون عملية ، لتحقق الغاية المقصودة منها تحقيقا واقعيا . وقد انشغل «أرسطو» بالمحث عن هذه الوسائل العملية ، فعرس جميع دساتير الأمم القديمة حتى قيل إنه سجلي في كتبه أكثر من مائة دستور . وقد انتهت به حده البحوث المستغيضة إلى حقيقة اقتنع بها وهي أن للوصول بالدولة إلى السعادة العليا وسيلتين : الأولى هي استقلالها الاقتصادي ، والثانية هي السعادة العليا وسيلتين : الأولى هي استقلالها الاقتصادي ، والثانية هي

<sup>(</sup>١) انظر الباب الحامس من الكتاب التالث من السياسة .

تثبیت نظام الحکم الصالح للبلاد . وهاك كیفیة تحقیق تینك الوسیلتین. إحداهما بعد الاخرى:

#### ۲ \_ الاستفلال الاقتصادي

يتأسس هذا الاستقلال الاقتصادي - في رأي ارسطو - على محو كل صلة اقتصادية تربط الدولة بدولة أجنبية ويضرب لهذا مثلا فيقول: إن أتينا حين اعتمدت في القرن الجامس على الدول الاجنبية وأصبحت منابع تروتها تنبجس من الحارج أدى ذلك إلى خضوعها لتلك الدول التي كانت تعتمد عليها في وارداتها وصادراتها.

وفوق ذلك فان الاتصال الاقتصادى بالاجانب يؤدى - في رأيه - حتما إلى الاستدانة بالغوائد ثم إلى الترف ثم إلى المووب الطاحنة . ولحدة هو عنده سوء يجب تجنبه والاستعاضة عنه باستغناء الدولة بمنتجاتها الداخلية . ولا يتيسر هذا إلا إذا انتظمت للأسر وتفاهمت فيا بينها على تبادل المدونات الاقتصادية ، بمعنى لن كلى أسرة تنزل للأخرى عما يزيد على حاجتها من منتجاتها في مقابل ما تحتاج إليه من نوافل الاسرة الأخرى، ويلغى استعال المال الذي هو أصل الفتن والمنازعات.

ومن الانظمة الضرورية التي يشترطها « أرسطو » في الاسرة هو الفاء نظام الاستئجار واكتفاء كل أسرة بما فيها من سادة يأمرون ويدبرون وأرقاء يعملون وينتجون ، وذلك لأن الرق عنده كان في مقدمات الضرورات الاجتماعية ما دام قلي كان يسمى العبيد بـ « الآلات الحية »

ويقرر أنه لا يمكن الاستغناء عنهم إلا حين تصبيح إدارة الانوال في بفي الامكان بدون حاجة اليهم .(١)

ولم يكن « أرسطو » يرى فى تقسيم الانسانية إلى سادة وعبيد شيئا من الظلم أو القسوة ، بل كان يعتقد أن هذا التقسيم نظام فطرى أرادته الطبيعة وأمرت باتباعه فأنشأت فى البلاد الحارة كآسيا قوما كسالى خاملين لايصلحون إلا لأن يكونوا عبيداً . وفى البلاد المتدلة كاغريقا قوما نشطاء مجدين هم سادة بطبيعتهم لا بالاتفاق .

ونحن نرى أن صدور مثل هذه الآراء من « أرسطو » غريب ، بل هو لا يكاد يلتئم مع منطقه المنظم وتفكيره المستقيم . ولكن لعله \_ كا يرى الاستاذ «بريهييه» \_ تورط فى ذلك ليبرر استعباد الاسكندر الذي كان مؤسسا على نظام الرق ؛ الفردى والاجتماعى .

غير اننا قبل أن نغادر الاسرة إلى الدولة ونظامها ينبغى أن نعلم ان الاسرة لم تكن في رأى « أرسطو » أداة اقتصادية فحسب ، بل كانت هي النواة الاساسية الصالحة للدولة . وكان رئيسها بمذبة الملك للمملكة فلا تقتصر سلطته فيها على العبيد ، بل تتناول القوامة المنامة على من كان « ارسطو » يدعوهم بذوى الارواح الناقصة وهم الاطفال والنساء ، وان كان هؤلاء ينبغي ان يمتازوا عن الارقاء فيمنحوا نصيبا من الحرية يكفل لهم الفرق بينهم وبين العبيد الذين لم يكونوا يستمتعون بشيء من المحقوق الاجتاعية

<sup>، (</sup>١) انظر الباب الحامس من الكتاب الثالث من السياسة ويلاحظ هذا أن أرسطو قد تُمبًأ بالا لات الميكانيكية قبل وجودها بزمن بميد

## ٣- أنظمة الحسكم وأصلحها للرولة

سلك «أرسطو» في تقسيمه نظام الحكم عدة مسالك تختلف باختلاف الاعتبارات التي نظر إليها عند التقسيم أى أنه حين اعتبر العدد والغاية أساسين لتقسيمه جعل الانظمة ستة أنواع: الأول أن يكون الحكم المفرد. الثاني أن يكون لبضعة أشخاص. الثالث أن يكون للكثرة الغالبة ، وفي كل واحدة من هذه الحالات الثلاث إما أن تكون الغاية مطمعا شخصيا ، وإما أن تكون هي الصالح العام ، وهذه هي الأقسام الستة . وهو يطلق عليها الأسماء الآتية :

- (١) الملكية وهي حكم الفرد الذي يبتغي الصالح العام. ويمتاز هذا النوع بالخيرية والحنو الأبويين اللذين أنضجتهما التجارب .
- (٣) الطغيان وهو حكم الفرد الذى لايقصد إلا منفعته الخاصة أيا كان نوعها ، ويمتاز بالقسوة والطمع والأنانية .
- (") « الاريستوقراطية » وهي حكم عدة أفراد يريدون الصالح العام . وتمتاز بالفضيلة والسمو اللذين غرستهما يد الوراثة النبيلة ونمتهما عناية التربية العالية .
- ﴿ (٤) ﴿ الأوليجارشية » وهي حكم بضعة أفراد يريدون مصالحِهم الخاصة . ويمتازون بالغني والطمع .
- (٥) الجمهورية ، وهي حكم الكثرة التي تبغى مصالح الدولة . ولم يذكر لها « أرسطو » ميزة خاصة .
- (٦) الديموقراطية ، وهي حكم الكثرة التي يريد أفرادها منافعهم الخاصة ، وتمتاز هذه الطبقة بالفقر والصعلكة
  - . ( الجزء الثاني ) ١١٣ ( م ٨ ـ الفلسفة الاغريقية )

وخير هذه الانظمة عند « ارسطو » هو نظام الملكية على شرط أن يوجد في الدولة رجل يصلح لان يكون ملكا ، وهو لايصلح لحمذا إلا إذا توفرت لديه الشروط الفضرورية للحكم من: ذكاء وعلم وأخلاق . وبالجلة أن يكون حكيا كاملا أو على الاقل أرق مواطنيه عقلاء وأكثرهم علماً ، وأساهم خلقاً . فاذا لم يتحقق هذ الشرط ، فينبغي أن يترك هذا النظام إلى نظام الأريستوقراطية خوفاً من أن تفسد حالة الدولة بهويها في نظام الطغيان إذا كان الملك جاهلا أو أحمق أو شريراً . وقد اختار الأريستوقراطية إذا لم تتحقق شروط الملكية ، لأنها في رأيه اختار الأريستوقراطية إذا لم تتحقق شروط الملكية ، لأنها في رأيه أفضل الأنظمة الأخرى وأضمن لمصالح الدولة ، لأنه نظام مؤلف من أحكام النبلاء الذين لايكاد يخشى منهم خطر على البلاد . (١)

وقد ذكر هذه الأنظمة مفصلة مع شيء من التغيير في الباب العاشر من الكتاب الشامن من « الأخلاق إلى نيقو ماخوس » فارجع إليه-إذا شئت .

هذا هو التقسيم المبنى على أساس اعتبار العدد والغاية كا أسلفنا . وهناك تقسيم آخر أسسه «أرسطو» على اعتبار الغنى والفقر ، فقرر أنه إذا انتهت السيادة إلى الأثرياء كان نظام « الأوليجارشية » . وإذا انتهت إلى الفقراء كان نظام الديموقراطية . وبقدر ما تتمركز الثروة يضيق نظام « الأوليجارشية » شيئاً فشيئاً حتى يصل إلى الملكية .

<sup>(</sup>١) أنظر تفصيل كل هذا في البابد السلبع من الكتاب النالث والباب الناني من الكتاب الرابع من السياسة .

أما الديموقراطية في هذا النقسيم الأخير فهى نوعان: الأول هو الذي يسود فيه حكم القانون. والثاني هو الذي تسود فيه « الديماجوچية » الشعبية. وقد علق « أرسطو » على هذا النقسيم بقوله ما معناه: إن أكل هذه الانظمة هو ماكان أكثرها اتفاقا مع أخلاق الشعب الذي يراد وضع النظام له (١).

وبعد أن أبان «أرسطو) أصلح هذه الأنظمة للدولة رأى من الطبيعى أن يبين الوسائل التي بها يمكن الاحتفاظ بالحكم الصالح. وهذه الوسائل تتلخص فيا يلى:

(١) تعميم التربية الأدبية والعلمية والاخلاقية وتجنب التفريق فى أية ناحية من هذه النواحى .

(٢)سهر الحكام على مراقبة أعمالهم وسلوكهم بازاء العدالة واحترام القانون (٣) العمل على تنمية الطبقة المتوسطة التي تعيش من عملها وجعلها أكثر عدداً من الطبقتين: الغنية والفقيرة ، لأن هذه الطبقة هي أنفع الطبقات للدولة ، إذ أنها لا تعيش بغير عمل كالاثرياء ، ولا تدبر المؤامرات كالفقراء وانما جل همها بعد العمل هو المحافظة على النظام والسلام .

(٤) عدم منح النساء قسطا كبيراً من الحرية وحرمانهن من الميراث، لأن الحرية الواسعة تنتهى بهن إلى الفساد ، ولأن توريثهن ينقل الثروة إلى الاجانب من جهة ويساعد على فسادهن من جهة أخرى.

(ه) وجوب تحديد النسل ومحو كل الاطفــال المصــابين الذين لا يصلحون للحياة .

<sup>(</sup>١) أنظر الباب السابع عشر من الكتاب الثالث من السياسة

(٦) الحذر من الأرقاء لأنهم عناصر الثورة والتمرد. وهذا الحذر يتحقق أولا بشرائهم من أجناس مختلفة حتى لا يمكن إجماعهم على المؤامرات. ثانياً بالتقليل من تحريرهم بقدر الستطاع.

(٧) العناية بمعيشة الفقراء وحمايتهم من البأساء القاسية حتى لايكونوا سبباً في قلب النظام الصالح واستبداله بنظام « الديماجوچية » السيء العاقبة من هذا يتضحأن « أرسطو » لم يرد دولة مثالية كما فعل « أفلاطون» وإنما أراد دولة واقعية انتزع نظامها من التجارب العملية التي شاهدها أو قرأها في كتب التاريخ .

## (ی) ارسطو المزیف

## ١ \_ فى الكنب الاسكنررية

لفق مجهول أو مجهولون من أنصار مذهب « أفلاطون » كتباً حشوها بكثير من آراء « أفلاطون » و « أفلوطين » و « پروكلوس » وأضافوا إليها قليلا من آراء « أرسطو » وتلاميذه ثم نسبوها كلها إلى « أرسطو » ولعل في مقدمة الأسباب التي دعتهم إلى هذا هو أنهم رأوا أن الناس انصرفوا عن مذهبهم وأصبحوا لايعنون به . ولما كانوا من ضعفاء النفوس وممن لاخلاق لهم فقد أرادوا أن يعيدوا له احترامه الأول فلم يجدوا لهذه الغاية وسيلة أنجع من أن يعزوا هذه الآراء إلى « أرسطو » لأنه كان \_ فيما يلوح لنا \_ ذا سلطان على النفوس في ذلك العصر . ولم يكن عزو هذه الآراء إلى « أرسطو » يتيسر لهم خلك العصر . ولم يكن عزو هذه الآراء إلى « أرسطو » يتيسر لهم

إلا بتلفيق كتب تحتوى عليها ووضع اسم « أرسطو » على هذه الكتب وقد فعلوا . فانتحلوا عدداً من المؤلفات نسبوه إلى حكيم « استاجيرا » وهو منه براء . وهاك نبذة عن كل كتاب من هذه الكتب مع نموذج من نصوصه :

(۱) من هذه الكتب كتاب ه ربوبية أرسطو » الذي حوى نظريات « أفلوطين » حول الألوهية والكائنات المجردة عن المادة كا ضم بين دفتيه آراء تصوفية ترتكز على البصيرة مما يستحيل على « أرسطو » أن يكتب منها سطراً واحداً . وقد ترجم ابن ناعمة هذا الكتاب إلى العربية حوالى سنة ٢٢٦ هجرية ، وراجعه الكندى في عناية ودقة بأمر أحمد بن الخليفة المعتصم وقد ترجم إلى اللاتينية بتصرف وطبع مرتين : إحداهما في « روما » سنة ١٥١٩ والثانية في باريس سنة ١٥٧٧ (١) ولكى نقفك على نوع النصوص التي وردت في هذا الكتاب أردنا أن نقل لك طرفا منها ، لتقارن بينه وبين ماتمرفه من آراء « أرسطو » . وإليك هذا الطرف :

" إن أفلاطون الالهى هو المثل الأعلى للنوع الانسانى الذي يدرك الأشياء بالهام من العرفة بدون حاجة إلى أى قانون من القوانين المنطقية وإن الحقيقة المجردة لا تدرك بالفكر بل بالنظر المحض فى مقام الشهود » ثم قال . « كثيراً ما كنت ونفسى منفرداً مجرداً عن التأثير المادى عنصراً روحانياً بعيدا عن الظواهر الخارجية ، راجعاً إلى نفسى المجردة ، فكنت والحالة هذه العارف والعروف على السواء. ولكم أعجبت بنفسى لما

<sup>(</sup>١) انظر ابن سينا للبارون كارًا دى ڤو صفحتى ٧٣و٧٤ .

رأيته من الجمال والضياء ولما تحققته فها من أنها جزء من الملأ الأعلى متمتعة بالحياة الموجودة في القوة الخالدة . وبهذا اليقين علوت بنفسي من عالم اللك والشهادة إلى عالم الغيب واللكوت ، إلى القام الأسمى ، فرأيت النور الجميل الذي لا يمكن أن يعبر عنه لسان ولا يدركه جنان ». إلى أن يقول . « مُركز النفس الأصلى في وسط الكون العام ، والاله من فوقها ، والطبيعة من تجتها ، والعقل يحملها من جوار ربها ويقرها في المادة ، فتبقى فى الجسم إلى أجل معين ثم تصعد ثانية إلى مكانها الأول فحياة النفس تشمل الأدوار الثلاثة ، والعقل هو الأصل ، وهو الكل ، والكل فيه واحد . والنفس عقل أيضا مادامت بعيدة عن الجسم ، وعقل نسى مدة وجودها فيه باعتبار ماكانت وما ستؤول اليه ، أى بقوة الأمل أو بصورة الشوق ، لأنها وهي في سجنها المادي تصبو إلى فوق إلى المحــل الأرفع الذي لا يدرك ولا ينعت ، فتحيا حياتها الأولى ، حياة الغبطة والنور » (١) .

(٢) ومنها كذلك كتاب « الأسباب والعلل » الذي نسب إلى « أرسطو » وهو في الحقيقة لـ « پروكلوس » الاسكندري الذي تخالف آراؤه آراء « ارسطو » مخالفة جوهرية في العلل والأسباب ، بل في الدكون كله ونشأته ومصيره .

(٣) ومنها كذلك كتاب «النفاحة» وهو محاورة بين «أرسطو» وأحد تلاميـذه وهو في حالة الاحتضار ، وهـذا الكتاب هو محاكاة محضة لكتاب «فيـدون» الذي صور فيـه «أفلاطون» منظر موت

<sup>(</sup>١) راجع نقل الدكتور على العنانى في مذكراته صفحتي ٢٤ و ٢٠ .

«سقواط» وان كان القارى، قد يعثر فيه من حين الى حين على بعض التعاليم الاخلاقية للمشائين. (١) واليك عوذجا عما وضعه مؤلف هذا الكتاب على لسان المعلم الأول زوراً وبهتانا: قال: «حقيقة النفس هى اللموفة الصحيحة التامة ، فهى الفلسفة . ولذلك يجد الانسان في معرفة الحقيقة المعرفة الصحيحة نهاية السعادة المنتظرة للنفس العارفة بعد الموت ، وكا أن نقيعة الحملم إحراك الحقيقة (المفضيلة) كذلك نتيجة الجهل الوقوع في الجهالة (الرذيلة) . وليس من شيء في الارض ولا في السماء سوى العلم والجهل ونتيجة كل منهما . فليست الفضيلة شيئاً سوى العلم ، وليست والحيل ونتيجة كل منهما . فليست الفضيلة شيئاً سوى العلم ، وليست والحيل والذيلة إلا الجهل . فالعلم والفضيلة أو الجهل والرذيلة كالماء والمثلج حقيقتهما واحدة ، وصورتهما متعددة .

إن النفس لتجد في المعرفة التي هي الحقيقة الالهية سعادتها الحقة ، وليس في الأكل والشرب وبقية الملاذ المادية ، لان هذه الملاذ عبدارة عن شعلة نار تضيء زمنا ثم تنطفيء . أما الحرارة الثابتة والضوء المستمر فيحدثان فقط عن النفس المفكرة التي تبحث عن خلاصها من عالم الشهادة ولهذا لا يخشي الفيلسوف الموت ، بل يستقبله بالراحة اليه والسرور منه إذا دعاه الرب لجواره ، إن اللذة التي يحصل عليها الحكيم بمعارفه المحدودة في هذه الحياة الدنيا لبرهان قاطع على المغبطة الكبرى التي سينالها ويتحرير نفسه من سجنها المادي ويوصلها إلى مقام الشهود وأن الفيلسوف طيعرف ذلك بمعرفته نفسه ، فن عرف نفسه في هذه الحياة ، وصل بهذه

<sup>. (</sup>١) أنظر كتاب الغزالي للبارون كارادى فو صفحة ١٣٤٠

المعرفة إلى إدراك جميع الاشياء بعلم خالد أى بنفس أبدية لا يدركوا

## ٢ - فى الكنب العربية

كان « أرسطو » أكثر حكاء الاغريق فوزاً بقسط كبير من الخرافات والأساطير العربية ، اذ أحدقت هذه الخرافات به من جميع نواحيه فتناولت معنى اسمه كا تناولت نشأته ودراسته وحياته الخاصة وأخلاقه وموته ومصيره بعد الموت وآراءه الفلسفية وان كانت التبعة في هذه النقطة الأخيرة واقعة على متأخرى الاسكندريين كا أسلفنا . وهاك إلمامة موجزة من تلك الخرافات التي وردت في الكتب العربية عن المعلم الأول :

قال القفطى: ان اسم «أرسطوطاليس» معتاه تام الفضيلة . وقيل : « الكامل الفاضل (۲) » . وقد علق الأستاذ « سانتلانا » على هذا التفسير بقوله : « وهذا خطأ . وقد التبس عليهم ذلك بكلمة «أرسطن» وهي بانيونانية : الفاضل ، فتوهموا أن اشتقاق اسم أرسطوطاليس من ذلك الأصل ، وهو ليس بشيء (۳) » .

<sup>(</sup>١) راجع نقل الدكتور على العنائى فى مذكراته صفحتي ٢٣ و٢٤

<sup>(</sup>٢) انظر صفحة ٢٧ من كتاب القفطى .

<sup>(</sup>٣) راجع صفحة ٤٠ من كتاب الاستاذ ﴿ سَا نتلانا ﴾ .

## نسبأرسلو ونشأنه

زعم العرب أن « أرسطو » هو ابن « نيقوماخوس الفيثاغورى » صاحب التآليف المشهورة في الرياضة مع أن « نيڤوماخوس » هذا قد عاش. بعد « أرسطو » بأكثر من خمسة قرون . وليس هــذا فحسب ، بل انهم خلقوا منه فی شبابه بطل روایة عجیبة تشبه روایة «أبی زید الهلالی» اذ زعموا أنه كان « غلاما يتما » قد سمت به همته الى خدمة « أفلاطون » الحكم فأتخذ «روفسطانيس» الملك بيتا للحكمة وفرشه لابنه « نطافورس » وأمر « أفلاطون » بملازمته وتعليمه وكان « نطافورس » غــلاما متخلفاً قليل الفهم ، بطيء الحفظ ، وكان « ارسطوطاليس » غلاما ذكيا ، فهما ، جاداً معبراً ، وكان « أفلاطون » يعلم « نطافورس » الحكمة والآداب فكان مايتعلمه اليوم ينساه غداً ولايعبر حرفا واحداً ، وكان «أرسطوطاليس» يتلقف مايلقي الى «نطافورس» فيحفظة ويرسخ فى صدره ويعى ذلك سرآً من « أفلاطون » ويحفظه ، « وأفلاطون » لا يعلم بذلك من سر « أرسطوطاليس » وضميره حتى اذا جاء يوم العيد فكان ماكان من. عقد الامتحان لابن الملك وعدم اجابته على الأسئلة ثم ظهور «أرسطو» بالنجابة واللباقة في إجابته على جميع الأسئلة التي وجهت الى ابن الملك البليد مما دعا « أفلاطون » الى أن يحب هذا الغلام اليتيم ويتخذ من تلميذاً مفضلاً . وليس هذا فحسب ، بل انهم عينوا نصوص تلك الأسئلة الَّتِي كَانَ فِهَا الْأَمْتُحَانَ . وأكثر من ذلك أنهم زعموا أن اتخاذً

« أفلاطون » « أرسطو » تلميذاً له كان بوحى من الله (١) . ولعــل التبعة في هذه الخرافة واقعة على السريان الذين اعتمد العرب على رواياتهم . 

- المركم وثبوته

أما حياته الخاصة فقد نبأنا القفطى بأنه لما تقدمت به السسن ترك الاشتغال بالعلوم وصار إلى التبتل والتخلى عن الاتصال بأمور اللوك ، فأقبل على العناية بمصالح الناس ورفد الضعفاء وأهل الفاقة ، وتزويج الأيامى ، وعول اليتامى ، والصدقات على الفقراء ، ولم يزل فى الغاية من لين الجانب والتواضع للصغير والكبير

وقد نقل الأستاذ « سانتلانا » هذا الخبر من القفطى وابن أبي أصيعة ثم علق عليه بما يلي : « وكل ذلك أخلاق قرآنية وعوائد اسلامية لم يكن يعتادها اليونان فيأواخر القرن الرابع قبل المسيح فكأنهم شبهوه بيعض المتصوفين والنساك من المسلمين حتى قال بشر بن فاتك عن « أرسطو » : رأيت في « سياسات الملوك » التي ترجمها ابن البطريق للمأمون ان هذا الحكيم الفاضل كثيرا ما يعده علماء اليونانيين في عديد الا نبياء . ولقد أتى في التواريخ اليونانية ان الله سبحانه وتعالى أوحى اليه أن أسميك ملكا أقرب منك إلى أن أسميك إنسانا ، وله غرائب عظيمة يطول ذكرها (٢) .

<sup>(</sup>١) انظر صفحة ٣٢ من القفطي . (٢) انظر صفحة ١١ من كتاب الاستاذ « سانتلانا »

## مصيره بعر الموث

حدثنا بشر بن فاتك أنه رأى فى التواريخ اليونانية أنه اختلف فى موت « أرسطو » فقيل : انه مات موتا . وقيل انه ارتفع الى السماء فى عمود من نار أفاضه الله من نوره إلى غير ذلك مما هو – كما يلاحظ المستشرقون – أشبه شيء بقصص الانبياء ومناقب الزهاد من أهل النصوف منه إلى تاريخ فيلسوف يونانى » .

## ىرۇپا المأموں

روى القفطى وابن النديم — مع اختلاف بسيط فيروايتيهما — إن المامون رأى في منامه كأن رجلا أبيض اللون ، مشربا حرة واسع الجبهة مقرون الحاجب ، أجلح الرأس ، أشهل المينين ، حسن الشائل ، جالس على سريره . قال المأمون : وكأنى بين يديه قد ملئت له هيبة ، فقلت على من أنت ? قال : أنا « أرسطاطاليس » فمررت به وقلت : أيها الحكيم أسألك . قال : سل . قلت : ما الحسن ? قال : ما حسن في المقل . قلت : ثم ماذا ? قال : ماحسن في الشرع . قلت : ثم ماذا ? قال : ماحسن عند الجمهور . قلت : ثم ماذا ? قال : ثم لا ثم (۱) » أحسب أنه لا يشك أحد في انتحال هذه الرؤيا وأنه لا يصعب على أساحث الدقيق اكتشاف العلة التي دعت إلى انتحالها ، وهي — فيا أرى — اعتناق المأمون مذهب المهتزلة الذي يقدم حكم المقل على حكم الشرع .

<sup>﴿</sup>١) أنظر صفحة ٢٩ منالقفطي.

فلما رأى أنصار هذا الرأى أنهم في حاجة إلى المعونة حملهم ضعف نفوسهم على إسناد مذهبهم إلى أجل شخصية عقلية في نظر العرب إذ ذاك كما فعل متأخرو العصر الاسكندرى الذين ذكرنا لك شيئاً من منتحلاتهم، ولكن منتحلي العرب لما لم يستطيعوا أن يلفقوا كتاباً يحتوى. هذه الآراء وينسبوه إلى «أرسطو» لصعوبة ذلك في عصر النهضة فقله ادعوا أنهم تلقوا ذلك عن «أرسطو» في الرؤيا.

ولعل عصر اصطناع هذه الرؤيا متآخر عن عصر المأمون ، ولكن واضعيها أسندوها الى هذا الخليفة ، لتفوز من نفوس الناس بالمكانة المرادة لها وليكون سبكها محكما ، إذ يتصور قارئها أنها كانت هى السبب في اعتناق المأمون مذهب المعنزلة .

#### آ راؤه الفلسفية

أما آراؤه « أرسطو » الفلسفية فقد كان لها من الخرافات العربية حظ لايقل عن حظ حياته وأخلاقه وموته ، إذ نغى عنه مؤلفو العرب جحوده علم البارى ونسبوا إليه تارة أنه قال بأن البارى يعلم كل شيء في هذا العالم ولكن بطريقة تخالف علم الحوادث بالاشياء ، وعزوا إليه تارة أخرى. أنه قال: إن البارى يعلم ذاته ، ومن علمه بذاته يعلم كل كبيرة وصغيرة في العالم . قال الشهرستاني رواية عن أرسطو ما نصه: الاول يعقل ذاته ثم من ذاته يعقل كل شيء » (١)

ونحن نعلم أن «أرسطو» لم يقل شيئاً من هذا التمحل مطلقا ، وإنما أرسلها كلة واضحة في أن البارى لايعلم شيئاً ألبتة عن هذا العالم ، لاعلماً

<sup>(</sup>١) أنظر صفحة ١٠٧ من الجزء النالث منكتاب الشهرستاني

مباشراً ولا عن طريق علمه بذاته، ولا علماً يخالف علم الحوادث. وبالجلة النقى إطلاقاً عن البارى كل علم. وقد أثبتنا نصوصه ونصوص تلاميذه الذين ناقضوه في هذا الرأى في موضعها. وسنعود إليه في شيء من التفصيل حين نعوض لفلسفة ابن سينا الذي تأثر بهذا الرأى تأثراً بارزاً. ومن هذه الآراء الزائفة التي عزيت إلى « أرسطو » في الكتب العربية زعمهم أنه قال بحدوث العالم من اللاشئ وبأن البارى هو صانعه ومنشئه من عدم. وقد أبنا أنه لم يقل بهذا الرأى قاطبة، بل أنه يرى أزلية العالم وأن البارى لم يخلقه، وإنما هو يحركه فحسب.

ومن هذه الآراء الزائمة أيضا ما حدثتنا به الكتب العربية من أن « أرسطو » كان يرى أن النفس كائن نوراني كان قبل حلوله في الجسم مستغلا بذاته ، وهو كذلك أثناء ثوائمه في البدن ، وسيبقي كذلك بعد مفارقته إياه ، وأن هذه النفس أهبطت إلى الجسم مرغمة وأنها لا تزال مشغوفة بالمالم الأعلى حتى تفلت من سجن المادة وتتجه إلى عالم الخلود والنور . وقد انخدع ابن سينا نفسه في هذا الرأى إذ حسبه لأرسطو خاعتنقه وأثبته في قصيدته العينية الشهيرة التي يقول في مطلعها ما يأتى : «هبطت اليك من المحل الارفع \* ورقاء ذات تدلل و عنع »

ونحن نحسب أنه لايشك أحد فى أن هذا الرأى هو رأى «أفلاطون» .

ولا ريب أن منشأ هذه الاخطاء التي وردت في الكتب العربية عن آآراء «أرسطو » هي تلك الكتب الزائفة التي لفقها الاسكندريون فأظهرت منهد «أرسطو » على غير حقيقته من جهة ، وأبرزته في هيئة مضطربة

متناقضة من جهة أخرى . وقد لاحظ مفكرو العرب هذا الاضطراب. وأسنده الفارابي إلى أحد ثلاثة أسباب : وهي إما التناقض ، وقد استبعده على عقلية منتظمة كعقلية «أرسطو» . وإما ان يكون بعض الكتب قد دس عليه ، وإما أن لعبارات «أرسطو» مغازى أخرى قدر انبهمت عليهم . وهذا هو الرأى الذي رجح عنده مع الأسف الشديد فال بينه وبين مواصلة البحث والنقد ، ولولا ذلك الجمود لاهندى — فال بنيجة قيمة .

غير أنه يجب علينا للعلم والتاريخ أن نقرر بعد هذا كله أن العرب. قد استفادوا وأفادوا من كتب «أرسطو» فوائد عقلية لا تكاد تندرج تحت حصر ، وأنهم فهموا منطق هذا الحكيم وعلومه وفلسفته فهما جيدا يعتبر أسمى ما كان يمكن في تلك العصور وليس هذا فحسب ، بل انهم هضموا هذه الآراء واستخلصوا منها ومن موازنتها بغيرها نظريات تعتبر بحق من ابتداعاتهم الخالصة التي تستوجب الثناء والاجلال .

## (ك) مدرسة المشائين

بعد أن توفى « أرسطو » خلفه على مدرسة « الليسيه » تلميذه المختار « تيوفراست » الذي كان « أرسطو » قد سجل على اسمه تلك المدرسة منذ إنشائها ، لأن مؤسسها كان أجنبيا عن « أتينا » وكان قانون هذه المدينة يحظر على الأجانب الامتلاك . والذي أوصى له «أرسطو» . بجزء من ثروته .

## ۱ \_ میاهٔ نیوفراست ومؤ ننانه

ولد « تيوفراست » في إيريز في سنة ٢٧٧ قبل المسيح . ولم يعرف التاريخ عن حياته أكثر من أنه كان تلميذاً ممتازاً لا رسطو ، وأنه رأس المدرسة من بعده وأن حياته في أتينا بعد وفاة أسناذه قد أصبحت عسيرة ، لأن الا تيفيين قد اتهموا تلاميذ « أرسطو » بعد وفاته كا اتهموه هو في حياته بمشايعة المقدونيين ، وقد ترتب على ذلك أن غادر «تيوفراست» أتينا في سنة ٢٠٨ كا غادرها كثير من رفقائه ملتجئين إلى الاسكندرية . وأخيراً توفي في سنة ٢٨٨ .

أما مؤلفاته فأشهرها ثلاثة: (١) « ماورا والطبيعة » ولم يبق منه إلا بضع شذرات ولعله هو الذي رد فيه على أستاذه . (٢) كتابه «الاخلاق» وقد احتوى على صور خلقية قيمة . (٣) كتابه الذي عنوانه: «الافكار الطبيمية » . ويعتبر هذا الكتاب مصدرا هاما من مصادر العلم بمذهب الفلاسفة الطبيميين .

#### ٢ - آراؤه

نظر « تيوفراست » بعد وفاة أستاذه فى مذهبه — وكان قد نضج بعض الشىء — فشاكه منه الجانب الالهى ، إذ رآه خارجاً عن العقل السليم ، متمرداً على المنطق المستقيم الذى كان « أرسطو » مؤسسه وواضع قواعده فلم يتردد فى أن يعلن سخطه على هذا الجانب من فلسفة أستاذه ، وأن بوجه اليه نقده النزيه . وقد أشرنا الى هذه الحلة التى حملها

« تيوفراست » ورفاقه على أستاذهم وأثبتنا نصوص ردودهم عليه في مسألة عني العلم عن البارى والقول بتحريكه للعالم على جهل منه به.

غير ان « تيوفراست » حين يئس من فلسفة أستاذه الالهية وأيقن بأنها غير مستقيمة ، وان الاشتغال بها قد أصبح عبشا لم يسعه إلا أن ينبذها نبذا تاما ويفرغ جهده في الجانبين : الطبيعي والاخلاقي ، ولكن الشهرة بالطبيعة قد غلبت على مدرسته وأطلق عليه وعلى شيعته اسم : الفلاسفة الطبيعيين ، وعرفوا في عصرهم بالباحثين التجريبيين ، لأن بحوثهم كانت تكاد تنحصر في دراسة الحيوان والنبات والتاريخ الطبيعي .

ومن هؤلاء التلاميذ الذين اشتركوا مع «تيوفراست»: «استراتون اللامبساكى» المتوفى حوالى سنة ٧٧٠ والذى كان مربياً لبطلميوس الثانى ومنهم أيضاً «كليارك السولى» الذى أعلن أنه يجحد نظرية الأفلاك التى قال بها أستاذه . ومنهم كذلك «كريتو لا أوس» الذى ترأس على المدرسة منذ سنة ١٩٠ إلى سنة ١٥٠ . وأشهر ما اشتهر به هذا الفيلسوف هو عرضه الدقيق للنظريات الاخلاقية وتقسيمه الخيرات إلى نفسية وبدنية وخارجية .

ولما غلبت البحوث الطبيعية على هؤلاء الفلاسفة فقد محت أو كادت تمحو مجهوداتهم فى النواحى العقلية الأخرى . وقد عرفوا عند العرب بإسم الفلاسفة الطبيعيين .

وإليك ما وصفهم به الامام الغزالى :

« الصنف الثانى : الطبيعيون وهم قوم أكثروا بحثهم عن عالم الطبيعة وعن عجائب الحيوانات والنبات ، وأكثروا الخوض في علم تشريح أعضاء الحيوانات فرأوا فيها من عجائب صنع الله وبدائع حكمته ما اضطروا معه إلى الاعتراف بقادر حكيم مطلع على غايات الأمور ومقاصدها . ولا يطالع التشريح وعجائب منافع الأعضاء مطالع إلا ويحصل له هذا العلم الضرورى بكال تدبير البانى لبنية الحيوان لاسيا بنية الانسان إلا أن هؤلاء لكثرة بحثهم عن الطبيعة ظهر عندهم لاعتدال المزاج تأثير عظيم عنى قوام قوى الحيوان به ، فظنوا أن القوة العاقلة من الانسان تابعة لمزاجه ، وأنها تبطل ببطلان مزاجه فينعدم ، ثم إذا انعدم فلا يعقل إعادة العدوم . كما زعوا ، فذهبوا إلى أن النفس تموت ولا تعود (١) » .

وقد نقل الأستاذ « سانتلانا » هذا النص نم علق عليه بما يلى :

« فاذا بحثنا عن حقيقة هؤلاء القوم وجدنا أنهم شيعة « الوفرسطس » و

« استراتون » أى متأخرى المشائين توغلوا فى الباحث الطبيعية حتى

كادوا أن يتناسوا الالهيات ، فمنهم من اعتنى بعلم النبات وهو

« الوفرسطس » ومنهم من اشتغل بالتشريح وبالبحث عن طبيعة المعادن ، وهو « استراتون » ومنهم من قال : إنه لابقاء للنفس بعد الموت ، إذ وهو ناشئة من اعتدال المزاج كما تنشأ الألحان من مناسبة الأوتار . فاذا المناج اضمحلت النفس وهم : « أرسطوكسانوس » وغيره من الشيعة الأرسطوطائية . كل ذلك ينطبق على ماذكره الامام الغزالي عن الطبيعيين فتعين أنه يعنى بذلك أصحاب « الوفرسطس » ومتأخرى المشائين ، فتعين أنه يعنى بذلك أصحاب « الوفرسطس » ومتأخرى المشائين ، للا القدماء من فلاسفة اليونان (٢) » .

<sup>(</sup>١) انظر صفحة ١٠ من كتاب « المنقذ من الضلال » الامام الغزالي .

<sup>(</sup>٢) انظر صفحة ٥٧ من كتاب الاستاذ سا نتلانا"ٍ.

الجزء الثانى ١٢٩ ـ (م ٩ ـ الفلسفة الاغريقية)



- 14. -

واضع مؤرخو الفلسفة على وضع كلمة « Hellenistique » التي مستطيع ترجمتها بـ « المستهلنة » كنعت للفلسفة التي ظهرت إبان العصور التي. سادت فيها الثقافة الاغريقية دول البحر الأبيض التوسط مثل: مصر وسوريا وروما وإسيانيا . وقد نعتت فلسفة تلك العصور بـ « الستهلنة » لأنها كانت كامها تحمل طابع الفلسفة « الهيلينية » ولم تكن « هيلينية » خالصة كفلسفة العصر السابق عليها . وهانحن أولاء سنحاول أن ندرس في هذه الفصول خصائص تلك الفلسفة « الستهلنة » ومميزاتها وغاياتها » مبينين – بقدر السنطاع – ما تأثرت فيـه بغيرها وما ابتدعتـه ابتداعه خالصاً ، ولكن بعد أن نطوف في إيجاز بالانقلاب السياسي الذي كان علة نشوء هذه الفلسفة . وإليك هذه اللمحة : إن وفاة « الاسكندر الأكبر «وماتبعها من حروب مدنية داخلية دامت أكثر من أربعين سنة تهدمت أثناءها الامبراطورية القدونية وماإليها من القاطعات الاغريقية الأخرى ، وعمت الفوضى الأخلاقية والاجتماعية والسياسية في جميع بلاد الاغريق قد أحدثًا انقلابًا هائلًا في عالم التفكير الاغريق كله حتى ليلا حظ المتأمل في الحركة العقلية في بلاد الاغريق أثناء القرون الأربعة إلى تلت وفاة « الاسكندر » أي منذ أواخر القرن الرابع قبل السيح إلى نهاية القرن الأول بعده أن كل شيء في تلك البلاد – كما يقول « السيو رافیسون » - قد تغیر ، فالشعور العام أخــذ لوناً جدیداً ، والهوی قد أصبح مستمتعا بدور هام على مسرح الحياة الواقعية ، والسياسية قد

النقلبت رأساً على عقب . فالتقدم الذي نالته الديموقر اطيـة بانتزاعها سلطة الحكم من أيدى « الأريستوقر اطية المحافظة وتسليمها إياها إلى المهرة من فصحاء خطباء الشعب وقادته من « الديماجوجيين » قد أيقظ العواطف الشعبية من سباتها العميق ، وأهاج ظأها إلى السعادة وأشعرها بالحاجة إلى الراحة والطأنينة بعد هذا الجهاد الطويل .

ومن الغريب أن هذا النطور قد شمل كل أنحاء الحياة من : أخلاق بوسياسة وخطابة وتأليف ونحت وتصوير . فكما انتقلت السياسة من أيدى الاشراف إلى أيدى الطبقة الدنيا ، كذلك لانت الصلابة التي كانت تظهر بواضحة في أخلاق أبطال القصص المسرحية ، وعلى وجوه التماثيل الفنية ، ومن خلال الصور الشعرية . وبالاختصار : قد خضعت الحياة الأغريقية للأهواء والغرائز الانسانية لانستنى من ذلك أية ناحية من نواحيها .

ويلاحظ الأستاذان . « چانيه » و « سياى » فى « كتابهما : « تاريخ الفلسفة » أن هذه الرذائل الاجتماعية والاخلاقية كانت ذائمة من قبل فى بلاد الاغريق إلا أن فتوحات « الاسكندر » زادتها وقوت تيارها ، لأن الرحالة من أعضاء حملة هذا الفاتح ومن تبعوهم إلى الشرق قد حملوا إلى بلاد الاغريق رذائل لم تكن مألوفة الا فى آسيا ، فجرفهم تيار التقليد حتى فكك عرى أخلاقهم ، ومزق أواصر الفضيلة القديمة التى أفنى « سقواط » وتلاميذه حياتهم فى رتق فتوقها ، فحلت الليونة والضعف محل الصلابة بوالقوة ، وانعدمت الثقة فى الآمال القوية التى كانت من أكبر عوامل بالتهذيب فى العصور السالفة ، وأصبح الناس لايكتر ، ون بطغيان الباطل على الحق ، ولا يأمهون للدفاع عن أفكارهم وآرائهم ، بل أصبحوا

لا يتحمسون إلا لما يلذ النفس ويسرها وان اختلفوا في تقدير هده المسرات. أما الغيرية والتضحية والوطنية ، فقد أصبحت كامها أثراً بعد عين ، فبدل أن كان أسلافهم من القدماء يمضون أوقاتهم في الميادين العامة يخطبون لمنفعة الوطن أو يتناقشون في الصالح العام ، أصبح الجيل الحاضر لايكترث بشرف الوطن ، بل لا يؤمن بالوطنية ألبتة ، وأمسى كل واحد منهم لايفكر الا في مسراته الخاصة ومنافعه الفردية ، وهكذا تفكت وحدة الدولة وانقسمت المدن على أنفسها فضعف الشعب ضعفا يطعم فيه من حوله من الأثمم الناهضة المهاسكة .

ولما كان تاريخ الفلسفة جزءًا لاينفصل من جسم التاريخ العام ، وكان الفيلسوف الدقيق هو الذي يوجه فلسفته الى سد تفرة الحاجة الأخلاقية وِالاجَمَاعِيةِ التي يشاهدها في بيئته ، فقد بدأت العقلية الاغريقية تتخاذل أمام النظريات الفلسفية العويصة وأخذت الهمم التي كانت في عهد «أفلاطون» و« أرسطو » متحفزة فى شىء من الثورة لحل رموز الكون واكتناه غو امض الوجود تفتر وتكل ، وهذا الفتور وذلك الكلل قد قاداها الى اليأس. من تفهم ماوراء المادة ، فشمرت الأفكار بأنها في حاجة الى الراحة مفاهم « سقراط » ومتل « أفلاطون » ومحرك « أرسطو » وأحس المتفلسفون بأن الفلسفة الحقة مي ماتعيش على الأرض لافي السماء ، وأن هذه الدوحة العظيمة الممندة الأطراف التي تركها «سقراط» و «أفلاطون» أصبحت بالنسبة إلى هذا العصر تحيا في السياء إلا غصن الأخلاق منها ، فأضحى الفيلسوف في ذلك المهد لاهم له إلا البحث عن الخير للانسان.

وبعبارة أدق وأصرح: أضحى لايشغله إلا سعادة النوع البشرى ، لأنه فكر واقتنع بأن الأخلاق هي النتيجة المرجوة من كل الفلسفات، وأن غاية الاخلاق هي الخير الاسمى وأن الخير في رأى الفلاسفة العمليين المعقولين هو السعادة ، فيحب أن تكون هي غاية الغايات ونهاية النهايات . ولما رأو ا أن أنجم الوسائل لتحقيقها هو الهدوء والسكينة ، فقد عولوا على قشع سحب الاضطراب من نفوسهم وأنشأوا دعاية قوية للسكينة والطأ نينة ، بل للسلبية والحمول وقد عللوا هذه الدعاية بأنهم لأيبتغون سوى تخليص الانسانية من هذه الأفكار الضالة وتحريرها من تلك الأهواء التي تستنفد قوتها وتحول حياتها إلى ظلام دامس بلا نفع ولافائدة . وعلى الجلة قد أصبحت الفلسفة الاغريقية بعد أرسطو لاغاية لها إلا الهـ دوء الكامل والسعادة العملية التامة فجعلت تنصرف شيئًا فشيئًا عن النظريات « الماوراء الطبيعية » السامية الى مزاولة حل العقد الاجتماعية الواقعية . وكأن التحليق في سماء ماوراء الطبيعة كل هُذَا الزمن الطُّويل الذي توالت أعوامه على بلاد الآغريق كان قد أضني الأُذهان وكد العقول ، فأخذت تفتش عن موطن ممهد تستقر فيــه إفلم تجد أوفق لها من الأرض فنزلت إلها ، لنستريح من عناء التفكير التجردى الذي كانت تنوء محته منذ عهد « سقراط » إلى نهاية القرن الرابع قبل السيح فهجرت كل ما ليس ماديًا ونزلت من عرش ماوراء الطبيعة إلى أرض الطبيعة وأخذت على نفسها أن لا تنشغل إلا بالانسان وعناصره ، والذرات التي تركب منها ، ومصيره بعد تفككها ، وبالبحث عن خواص تلك العناصر وأثرها في أخلاقه وسلوكه كما أسلفنا وبالعوامل الجدية التي تحقق له السعادة .

غير أن أهل هذا العصر عامتهم وخاصتهم لم يكونوا يحسون في داخل أنفسهم إلا بحزن قاتل وأسى عميق ، وقلق مضن لا يعرفون اله مصدراً إلا عدم إدراكهم ما يبتغون من السعادة والهدوء النشودين عبثاً .

فى وسط هـذه الفوضى الشاملة نشأ كثير من المدارس الفلسفية الى علموت أولا فى « أتينا » ثم فى « روما » والاسكندرية .

ولكن هذه المدارس الكثيرة التي ظهرت بعد « أرسطو » لم تكن كلها جديرة بالخلود ، فتلاشي كثير منها وطوته الأيام ولم يبق منها في أتينا ساطعا في ساء العقلية الاغريقية إلا المدارس الثلاث الكبرى : (1) « الرواقية » (٧) « الابييكورية » (٣) « الارتيابية » أو «البيرونية » وهذا عدا مدارس « روما » والاسكندرية التي سنعرض لها بعد أن في من دراسة هذا القسم الأتيني الذي هو أول طلائع الفلسفة المستهلنة بغيغ من دراسة هذا القسم الأتيني الذي هو أول طلائع الفلسفة المستهلنة بغيغ بعد أن ظل نوره يسطع على البشرية زهاء ألف سنة .

## ميرّات هرّا العصد

يعد هذا العصر من أخصب العصور الاغريقية ، ولكنه يختلف كثيراً عن العصر « الهيليني » اللذي شعت فيه فلسفات : « سقراط » و « أفلاطون » و « أرسطو » . وأولى ظواهر هذا الاختلاف هي أن حنتجات هذا العصر لم تكن عريقة في الاغريقية كمنتجات العصور السالفة و إيما أمترجت بعناصر أجنبية اختلفت كثرة وقلة باختلاف البيئات التي

أخصبت فيها تلك الفلسفات، وذلك مثل الواقعية اللاتينية التي انصبغ بهها القسم الروماني من فلسفة هذا العصر، أو مثل الغيبوبة والتفاني في النور الاللمي اللذين لونا القسم الاسكندى بلون التنسك الشرق وهلم جراً.

ومما امتاز به هذا العصر هو ابتداء حركة تحرر العلوم من الفلسفة فيه . تلك الحركة التي بدأت للمرة الأولى على يدى « أوكليد » الذي انتهز فرصة اضطراب الحياة العقلية ، فأعلن استقلال علوم الرياضة عن دوحة الفلسفة بحجة أن هذه العلوم لها شخصيات محترمة ، وأن من الاهانة لها أن تكون وسائل تقصد لنيرها ، لاغايات تراد لذاتها . أو بعبارة أصرح : إن من الاجحاف بعلوم الرياضة أن تكون خداما للفلسفة . وقد نجح في هذه الدعوة ففصل تلك العلوم عنها .

وبعد ذلك بقليل أعلن « أرشيميد » انفصال علم « اليكانيكا » عن الفلسفة لهذه العلة نفسها فنجح كذلك ثم خبت حركة التحرر على أثر هاتين النثيجتين ولم تبعث إلا في عهد النهضة على ماسنفصل ذلك في. موضعه من كتاب « الفلسفة الحديثة » .

ومن ميزات أعلام هذا العصر أنهم كانوا يحاولون الظهور بأنهم لمجيد يكونوا مقلدين لمن سبقوهم من الفلاسفة ، وإنما كانوا مفكرين مستقلين قد فهموا فلسفة القرون الغابرة وهضموها وبدأوا يزاولون خلق مذاهب جديدة تلثم مع حاجاتهم الاجتماعية التي نمت نمواً واضحاً في تلك العصور الاخيرة. وقد كان في هذا الظهور شيء من الحقيقة ، ولكن ليس معناه أنهم لم يتأثروا بمن سبقوهم من الحكاء . كلا ، فتأثر « الرواقية » في فلسفتها يتأثروا بمن سبقوهم من الحكاء . كلا ، فتأثر « الرواقية » في فلسفتها بد « هيرا كليت » وفي أخلاقها بالمدرسة السينيكية وتأثر « الايبيكورية » ب

فى فلسفتها بـ « ديموكريت » وفى أخلاقها بالمدرسة « السيرينائية » و وتأثر المدارس الرومانية بـ « زينون » و « الأفلاطونية الحديثة » بـ « أفلاطون » . واضح لاسبيل إلى الشك فيه على ما سنبينه فى مواضعه . وإنما الذي نستطيع أن نقرره هو أن مدارس هـذا العصر كانت أكثر من غيرها لبنداعا وملاءمة للحاجة الاجتماعية الماسة .

ومما هو جدير بالذكر في هذا الشأن أن هذه الفلسفة الحديثة قد المتازت عما قبلها بتلك النظريات الانسانية التي يمكن تطبيقها على كل شخص وعلى كل أمة كنظرية الساواة وحظر الرق والاستعباد التي أهملها « أفلاطون » و « أرسطو » إهمالا تاما ، لاحتقارها أو للغفلة عنها مما حال بين العالمية التامة وبين تلك الفلسفة القديمة .

# الفلسفالا والمعارس

غهبر

يجب أن نلاحظأن المدرستين: «الرواقية» و « الايبيكورية » كانتا مقتنعتين بأنه لايمكن الوصول إلى السعادة المنشودة إلا بعد تكوين رأى قاطع فى هذا العالم ينجم عنه اكتشاف أسراره وخفاياه التى كانت السعادة أهمها وأجدرها بالاعتبار.

ومن العلوم أن تكوين هذه الفكرة بمن العالم لايتيسر إلا للعقل المثقف. وإذاً ، فهما مجمعتان على وجوب التخلص من الجهل كما كان رؤساؤهما مجمعين على أن النظريات النجردية لا تفيد شيئاً فى اكتشاف هذا السر، وأنه لابد من السلوك العملى.

ومن هذا صدرت الاستهانة بفلسفة « أفلاطون » ونشأت الفلسفة الواقعية بالمعنى الكامل وهى التى سندرسها فيا يلى، بادئين بأهم مدارسها وأكثرها أثراً فى الغرب والشرق وهى :

## المدرسة الرواقية الاولى (١) نسمة هذه المدرسة ونشأنها

أطلق معاصرو هذه اللدرسة على تلاميذها اسم « الرواقيين » نسبة إلى « الرواق » الذي كانوا يلقون فيه دروسهم. وقد وجد في الكتب العربية إطلاق كلة « المشائين » على « الرواقيين » كما أطلقت على تلاميذ « أرسطو » فلما رأى الاستاذ « سانتلانا » هذا الاطلاق في مؤلفات العرب حسب أن هذا جهل منهم بالتاريخ وخلط بين تلاميذ « أرسطو » و الرواقيين » فقال ما نصه:

« وأغرب منه ما بوجد فى المقدمة الخلدونية من التلبيس بين المشائين وأصحاب الرواق. والحق أن اسم المشائين لا يطلق منذ أزمان اليونان إلا على أصحاب أرسطو » (١)

ولكن رمى العرب بالخلط فى هذه المسألة غير صحيح، إذ أن أصحاب « الرواق » كانوا أيضاً مشائين وقد أطلق عليهم هذا الاسم لنفس السبب الذى أطلق من أجله على تلاميذ « أرسطو » وهو التعليم والحجادلة سيراً على الاقدام . وإليك ما يقوله الاستاذ « رودييه إلى مثبتاً به هذه الحقيقة التاريخة :

« كان زينون قد بلغ من العمر أثنتين وأربعين سنة حين بدأ يعلم،

17 Poly Someth

<sup>(</sup>١) أُنظر صفحة ٤٠ من كتاب الاستاذ سأ نتلاله

وقد استقر في رواق كان قأما في أكبر ميادين «أتينا» وكان. مزدانا بصور شهيرة ، وكان يطلق عليه اسم الرواق المزدان بالصور ، ومن ذلك نشأ اسم الرواقيين الذي أطلق على تلاميذ «زينون» وكان. هذا الاستاذ يعلم في رواقه على طريقة «أرسطو» متبزها فيه طولا وعرضا يرافقه في هذا التمشى بضعة من تلاميذه الذين يحاورهم أثناء هذا السير» (١) .

من هذا النص يتبين أن « الرواقيين » كانوا يعلمون ويتجادلون مشاة كتلاميذ « أرسطو » وأنهم بهذا يستحقون أن يطلق عليهم اسم الشائين وان العرب في هذا الاطلاق لم يكونوا خاطئين ولا جاهلين كا زعم الأستاذ « سانتلانا » وإنما كانوا على حق يؤيده التاريخ الصحيح .

نشأت المدرسة «الرواقية» في نفس الوقت الذي نشأت فيم المدرستان: «البيرونية» و« الايبيكورية » وكانت مهمتها تنحصر في أن تحمل الدواء لنفس الداء المستعصى الذي كانت هاتات المدرستان المتعاصرتان تحاولان معالجته ، وهو التخلص من الشقاء والوصول إلى السعادة . وكان رجال المدرسة «الرواقية» مؤمنين بأن المدرسة الأولى قد فشلت في مهمتها ، وأن الثانية ستفشل حما ، وأن الحل الحاسم لهذه المشكلة العويصة أو الوسيلة الناجعة للخلاص من هذه الآلام القاسية إعاها متيسران في مذهبهم وحده أ و فأخذوا يدعون له بكل ما يملكون. من قوة .

وقبل أن نعرض لفلسفة هذه الدرسة ينبغي أن نشير أإلى شيء من

<sup>(</sup>١) أنظر صفحة ٢٢٨ من كتاب « دراسات في الفلسفة الاغريقية » للاستاذ « رودبيه »

حياة مؤسسها وأكابر زعمامها وهم : «زينون » و «كليانت » و «كليانت » و «كريزيپ » متبعين في ذلك الترتيب التاريخي . وإليك هذه الموجزات :

## (ب) زعماؤها

### ۱ - دیشورد

ولد « زينون » في مدينة « سيتيوم » وهي إحدى اللدن الصغيرة في جزيرة « قبرص » سنة ٣٣٦ قبـل السيح ، وكان أبوه تاجراً يذهب كثيراً إلى « أتينا » بحكم مهنته ، فأخذ يحضر معه فى كل رحلة من مرحلاته إلى عاصمة العلم رسائل تحوى بعض نظريات « سقراط » وتلاميذه منيضمها كلها بين يدى ابنه الناشىء فيلتهمها قراءة وفهما واستذكاراً . ولا ..بد أن تكون هذه النظريات أساس فلسفته التي لم تستطع فيا بعد أن تلتم ـمع اللذية المغالية التي كانب « إيبيكور » يبشر لها . وفوق ذلك فقــد آيقظت في نفسه هذه الرسائل «الفلسفية» منذ نمومة أطفاره غريزة حب اللاطلاع . وُعَتْ عنده الشَّغْفُ بالحَكَمَةُ . وقد شاءت الاقدار أن لا تُنهيأً آله فرصة التفلسف إلا على يد نخوس الجد وتناسسة الحظ . فبينا كانت ﴿ سَفَنَ أَنِيهُ تَمْخُرُ عَبَابُ البَّحْرُ الأَنْبِيضُ المتوسِّطُ في عَظْمَةً وَجَلَالُ ﴾ إذ وخاجاتها عاصفة مرعبة أحاطت بها من كل مكان ، فهوت بما فها الى تاع ..البحر ، فنقد النــاجر كل ثروته ، وهكذا سنحت الفرصة لهــذا الشاب المتعطش إلى العلم بانتجاع مدارس « أتينا » ليدوس فيها الفلسفة ويتخذها سمهنة لماشه .

هذه هي إحدى الروايات الشلاث المتعارضة التي قصت علينا رحلة « زينون » إلى « أتينا » وأسبابها . وهناك روايتان أخريان تحدثنا إحداهما أن السبب في رحلة هذا الشاب إلى أتينا ليس طلب القوت ولا الحاجة إلى اتخاذ الفلسفة مهنة للعيش ، وإنجل السبب هو أنه \_ وهو في طليعة شبابه \_ طلب إلى أحد الكهنة العرافين أن يستشير الوحي فيه ينبغي أن يسلك من أنهاج الحياة ، فأخبره الكاهن بأنه يجب عليه أن يسلك نهج البحوث مع الموتى ، فأدرك « زينون » أن الوحي يريد أن يأمره بالعكوف على الفلسفة يأمره بالعكوف على الفلسفة فصمم على أن يقذف بنفسه في خضمها المتلاطم الأمواج ، فارتحل توا إلى أتبنا .

أما الرواية الثانية ، فهى بسيطة خالية من الحوادث والفاجآت كم إذ هى تتلخص فى أن هذا الشاب لكثرة ما طالعه من كتب القدماء ورسائلهم التي كان والده يحملها إليه من أتينا أغرم بالفلسفة غراما دفعه إلى الارتحال إلى حاضرة الثقافة . فلما وصل إليها كان أول همه أن يلتق يباعة الكتب الذين طالما حدثه والده عنهم . فلما اجتمع بأحدهم رجاء أن يدله على أحد مؤلفي هذه المجلدات القيمة ، وكان «كراتيس السينيكي » ماراً فى تلك المنحظة بالمصادفة ، فأشار بائع الكتب إليه قائلا : ها هو ذا أحد أولئك الذين تبحث عنهم ، فلم يتردد « زينون » في أن يتبعه في الحال . وهذا هو منشأ تتلمذه عليه وتأثره به أكثر من غيره . ومهما يكن من أمر هذه الروايات الثلاث ، فإن الذي لاريب فيه فيها

هو أن « زينون » قد وصل إلى أتينًا حوالى سنة ثلثمائة وأربع عشرةــَــ

وكانت سنه إذ ذاك اثنتين وعشرين سنة ، فلما وصل إليها ألني الحركة المعلمية عائجة مضطربة :

فأرسطو توفى منذ ثمانية أعوام ، واستخلف على مدرسته تلميـذه « تيوفراست » كما قدمنا .

و « زينوكرات » زعيم « الأكاديمي » قد توفى فى نفس السنة التى وصل فيها زينون إلى أتينا وخلفه على رياستها « پوليمون » على ما سيجى، فى موضعه .

و « تيودور » اللحد تزعم المدرسة « السيرينائية » .

. و « كواتيس » على رأس الدرسة « السينيكية » .

فاذا أضفنا إلى كل هذا آثار المدرسة « الميجارية » التي كانت كتبها وآراؤها تترامي إلى « أتينا » في سهولة والتي كان زعماؤها أمثال: « استيليون » و « ديودور الكرونوسي » كثيراً مايذهبون إلى أتينا ، ليلقوا فيها دروساً في الفلسفة ، استطعنا أن نرسم لا نفسنا صورة ولو تقريبية عن تلك البيئة التي ألق « زينون » بنفسه في وسطها .

تلقى هذا الشاب الناهض العلم على كل هؤلاء الأساتذة ، ولكن أكثر هذه الآراء تأثيرا في نفسه وانطباعا في عقله كانت آراء «كراتيس السينيكى » إذ ورث عنه القناعة الكاملة ، فكان يعيش على قليل من الخبر والعسل والتين وشيء يسير من النبيذ ولم يتخذ له خادما يقوم بحاجاته في منزله ، بل كان يتولى هو بنفسه سد هذه الحاجة . ولهذا رمته الجاهير بالشح ، وهي تهمة سخيفة باطلة . وأكبر برهان على بطلانها أنه كان يسير في التعليم على نهج «سقراط» أي يأبي أن يتقاضى أجرا

على دروسه . وقد كانت هذه الخطة سبباً فى ازدحام الشباب على مدرسته بهيئة أتعبت صحته ، فاضطر إلى فرض مبلغ بسيط على كل تلميذ ، ليتمكن من تحفيف الضغط الذى أرهقه ، لا ليستولى على هذه الأموال .

ومن البراهين على بطلان هذه التهمة أيضا أن قناعته صارت فى عصره مضرب الثل بين الخاصة والعامة ، فكان يقال : « إنه أقنع من بزينون » .

ومن ذلك أن صديقه « أنتيجونوس جوناتاس » لما اعتملى عرش مقدونيا فى سنة ٢٧٦ دعاه إلى بلاطة فرفض الذهاب ، ولكنه بعث اليه اثنين من تلاميذه ، لكى لايؤلمه . فلو أنه كان بخيلا أو شرها ، لانتهز مقده الفرصة وأسرع إلى القصر الذى كان واثقا بأنه سيستقبل فيه استقبالا مكله إجلال وهناء .

وإذاً ، فقد تبين بوضوح أن إقلال هذا الفيلسوف من المتع المادية كان قناعة وزهدا ولم يكن بخلا ولا حرصا على المال ، وأن هذه الخطة كانت أحد آثار «كراتيس السينيكي » على أخلاقة

غير أنه بالرغم من تأثره بهذا الأستاذ قد لاحظ أنه في معاملته مع الناس فظ متعجرف ، محروم من الرقة والعاطفة حرمانا تاما ، فكان من الطبيعي أن تقزز هذه الأخلاق شابا فاضلا ، اجهاعيا بشوشا مثل : « زينون » تربى بين أحضان نظريات «سقراط» ورسائل «أفلاطون» فهجر المدرسة محنقا ، وظل هائما على وجهه يتنقل بين معاهد الاغريق ودور العلم فيها زهاء عشرين سنة . وأخيرا أنشأ مدرسته في أحد الأروقة الجميلة التي كانت قبل ذلك معدة لمباريات الشعراء والأدباء ولعرض الماثيل الفخمة .

وبعد أن ثبت «رينون » دعائم هذه المدرسة وصيرها قادرة على الدفاع عن آرائها ، بل على مهاجة خصومها وترك فيها تلاميذ أذكياء علما .

ألمت به حادثة بسيطة دفعته إلى الاعتقاد بأن السماء تريد أن يموت فى الحال وتأمره بالانتحار ، فبادر حالا إلى تنفيذ هذا الأمر المزعوم وأنهى الحياته بيده فى سنة ٢٦٠ قبل المسيح .

ولما علم صديقه « أنتيجونوس » ملك مقدونيا بموته أمر الاتينيين بأن يدفنوه في « نيكروپول » عظاء الاتينيين على الرغم من حظر التقاليد الاتينية دفن الأجانب في ذلك الكان، فلم يسعهم إلا النزول عند إرادة الملك والموافقة على دفنه بين عظائهم، وليس هذا فحسب، بل أمر الملك أن تكتب على قبره بالذهب هذه الكلمات :

« زينون السيتيومي » ابن « منازياس » علم الفلسفة أعواما طويلة على مدينتنا . انه كان رجل خير ، إذ كان يدعو الشبان الذين كاثوا يرافقونه الى الفضيلة والاعتدال . وكان يقودهم إلى الصراط المستقيم ، مقدما إليهم جميعاً كمثل يحتذى حياته الخاصة التي كانت متفقة مع النظريات . ألتي كان يعرضها » (١) .

مِوْلِفَاتِهِ :

كتب « زينون » مؤلفات كثيرة ، ولكنها فقدت جميعها ولم يبق

منها إلا شفرات قصيرة ، وقد حفظ لنا « ديو-بين لا إرس » عناوين،

أُنعم هذه المؤلفات . وهاك ماجاه في قائمته منها :

فى الأخلاق: — (١) عن الحياة متفقة مع الطبيعة . (٢) عن الطبيعة الانسانية . (٣) عن الموى . (٤) عن الناموس مـ الانسانية . (٣) عن النوبية الهيلينية .

فى الطبيعة : - (١) عن النظر . (٢) عن العالم . (٣) من التكهن مـ (٤) عن السائل الفيثاغورية .

وفي النطق : - دراسة على الألفاظ .

فَى الشَّعَرُ وَالْفَنَّ : - (١) السَّائِلُ الْمُومِيرِيَّةِ . (٢) الشَّعَرُ .

### ۳ - كليانت - حيانه ومؤانة ان

ولد « كليانت » في مدينة « أسوس » بآسيا الصغرى حوالى سنة ١٣٠١ قبل السيح . وكان في أول شبابه من مشاهير الرياضيين البدنيين الذين كانوا يتخذون الرياضة مهنة يعيشون منها .

11

1

وفى سنة ٢٨٢ أى بعد أن زادت سنه على ثمانية وأربعين عاما مم ارتجل إلى أتينا وهناك سمع محاضرات « زينون » فافتن بها افتتانا جعلم لايقوى على مفارقة هذا الأستاذ . ولكنه لما كان فقيراً معدما ، فقلم قسم أوقاته الى شطرين : كرس أحدهما للفلسفة ، وأخذ يعمل في الثاني كخادم حينا مكحال مياه حينا آخ

كخادم حينا وكحال مياه حينا آخر وكخادم حينا وكحال مياه حينا آخر وكان حين يعوزه ثمن الورق يكتب آراء أستاذه على العظم والمحارم كان «كليانت » قوياة شاجاءاً إلى حد أن كان معاصروه يدعونه ت

« هيركول الثانى » وكان صبورا ، وديما ، منواضعا ، قنوعا ، شديد التحمس للملم ، عظيم الاخلاص لا سياذه الى حد أن كان يؤثره على نفسه . وقد أراد ذلك الا سياذ أن يبتليه ، ليسبر غور ولائه له من جهة ، وليدرس نفسيته من جهة أخرى ، ففرض عليه أن يؤدى اليه كل يوم جانبا من أجره الضئيل الذي كان يتقاضاه من عرق جبهته ، فكان « كليانت » يفعل ذلك منتبطا سعيدا وان كان لم يكتشف أنه امتحان الا بعد زمن طويل .

غير أنه كان مع ذلك بطئ التفكير المبتدع ، قليل التجديد إلى حِد أن كان بعض الخبثاء من معاصريه يدعونه مازحين بالحار . فدكان يجيبهم ضاحكا : حقا إنني لحار . ولولا ذلك لما قويت على حمل فلسفة « زينون » الشديدة الوطأة التي ليس في مكنة غيرى أن يحملها . وكان — رغم بط تفكيره — خفيف الروح ، حاضر النكتة . ومن دلائل ذلك عبارته عن تبرير تسميته بالحار . ومنها أنه رأى يوماً بعض زملائه يهاجمون « أرسيزيلاس » فقال لهم : لا تهاجموا هذا الرجل فانه إن كان قد هدم الواحب في نظرياته ، فقد احتفظ به في حياته العملية . فلما سمم منه « أرسيزيلاس » هذا الكلام ، قال : أنا لا أحب المتملقين . فأجابه « كليانت » في هدو وقائلا : أظن أنني لا أعلقك حين أقرر أن أفعالك « كليانت » في هدو وقائلا : أظن أنني لا أعلقك حين أقرر أن أفعالك تناقض أقوالك .

ولما توفى « زينون » خلفه على رياسة المدرسة وظل على رأسها اثنتين وثلاثين سنة حفظ أثناءها كيانها وجعلها قادرة على التمسك بمكانتها بين المدارس المعاصرة لما . وأخيراً توفى فى سنة ٢٣٢ عن .ائة عام، وكان سبب وفاته أنه مرض مرضاً خفيفاً فأمره الطبيب بالحمية، فلما هجر الطعام أثناء المرض أعجبته هذه الحالة، فصم على مواصلتها حتى الموت وقد فعل .

كتب ه كليانت » نحو خمسين مؤلفاً تدور كلها حول تقوية مذهب « زينون » وشرحه والدفاع عنه بحجج منتزعة من نصوصه . أما بعد ذلك فليس في مؤلفاته ابتداع يستحق الذكر إذا استثنينا روعة الأسلوب وجمال العبارة ، وأنه لطف شيئاً من جفاف مذهب « زينون » واستخلص من آرائه النجردية نواحي شعرية رقيقة .

#### ۳ - کریزیب

ولد « كريزيب » فى « سولو » بآسيا الصغرى حوالى سنة ٢٨٠ ولما شب اشتغل ككليانت بمهنة الرياضة البدنية ثم ارتحل بعد ذلك إلى « أتينا » وهو لايزال فى ربيع الحياة ، فتتلذ على « كليانت » ومن المحتمل أن يكون قد حضر بعض دروس « زينون » الأخيرة . كان « كريزيب » — على عكس أستاذه — شديد الكبرياء ، قوى الاعجاب بنفسه ، عظيم الثقة بعلمه وتفوقه على جميع معاصريه حتى لقد سأله أحد الناس يوماً قائلا: إلى من أكل تربية ابنى ? فأجابه « كريزيب » بقوله: إلى أنا طبعاً ، لأ بى لو علمت أن فى هذا العصر من هو أعلم منى ، بقوله: إلى أنا طبعاً ، لأ بنى لو علمت أن فى هذا العصر من هو أعلم منى ، لا يجهت إليه نوا ، لأ تلقى عنه الفلسفة . وكانت كبرياؤه كثيراً ما تدفعه إلى احتقار أستاذه « كليانت » رغم شيخوخته وفضله عليه . ولعلم كان معذوراً فى وثوقه بنفسه إلى هذا الحد ، لأ نه كان حاد الذكاء ، غزير

العلم، قوى النشاط، كثير العمل إلى درجة يكاد ينفرد بها لابين معاصريه فحسب، بل بين أفذاذ العصور الماضية، إذ حدثنا « ديوچين لا إرس» أنه ألف سبعائة وخسة وثلاثين كتابا، وأنه أقام وحده بكتابة موسوعة علمية كانت غايته منها أن تمحو موسوعة المدرسة الأرسطوطاليسية لتحل محلها في البيئات المثقفة.

وبعد أن توفى «كليانت » خلفه «كريزيپ » على رياسة المدرسة وظل يناضل عنها نحو أربعة وعشرين عاماً . وإليه يرجع الفضل فى انتصار المدرسة الرواقية حيث أوضح منطقها وبرهن على سلامته أمام معاصريه ، ودافع عرف آرائها دفاعا مجيداً ضد المدارس : الايبيكورية والارتيابية والاكديمى الحديثة ، فأظهر فى كل هذا الدفاع بسالة علمية وأدبية نادرة المثال وكل ما أخذه عليه النقاد هو أن أسلوبه لم يكن من النوع العالى الذي اعتاده علماء الاغريق .

ولا ريب أن السبب الأول فى هذا هو الاسراع الذى اتخذه ديدنه فى التأليف، فعنى بلباب الموضوعات ولم يقف عند كلفظة ينمقها ويؤنقها فجاءت مؤلفاته من النوع العادى .

وأخيراً توفى هذا الحكيم الجليل حوالى سنة ٢٠٨ بعد هذه الحياة اللهبة نشاطا واجتماداً ، والحافلة بالمؤلفات القيمة النافعة .

هذا ، وللمدرسة الرواقية أنصار آخرون ذكرالتاريخ أسماءهم ولم يصل إلى أيدينا شيء من منتجاتهم مثل : « أريستون الكيووى » و « دينيس الميرا كليهى » و « هيريلوس »

## ( ع) مصادرنا عب هذه المدرة

لم يبق لنا من مؤلفات هؤلاء الزعاء الشلائة إلا عناوينها وبعض شذرات متفرقة منها وصلت الينا على يدى « ديوجين لا إرس » فكانت عاملا هاما من عوامل إنارة الطريق أمام الباحثين المحدثين لفهم مذهب هذه المدرسة بالقدر الستطاع .

ومن هذه المصادر أيضا ذلك الموجز القيم الذى لخص به «ديوچين لا إرس » منطق هذه اللدرسة ، مسترشدا فى ذلك بكتاب « مختصر الفلاسفة » تأليف « ديوكليس ماجنيس » السينيكي الذي عاش فى القرن الأول قبل السيح .

أما بعد هذين المصدرين فلا توجد الا مصادر كتبت في عصور متأخرة مثل مؤلفات « الرواقيين » المتأخرين الذين عاشوا في العصر الأمبراطوري الروماني ومثل كتب التاريخ العام كؤلفات: «سيسرون» و « فيلون الاسكندري » ومثل مؤلفات خصوم « الرواقيين » ككتابي « پلوتارك » اللذين عنون أحدهما : « ضد الرواقيين » وعنون الثاني : « عن تناقض الرواقيين » وكؤلفات : « سكستوس أميريكوس » الارتيابي للذي عاش في القرن الثاني بعد المسيح . وكؤلفات « جاليان » الطبيب الذي عاش في القرن الثاني ، ومؤلفات القسس المسيحيين الذين عاشوا في القرن الثاني ، ومؤلفات القسس المسيحيين الذين عاشوا في القرن الثاني ، ومؤلفات القسس المسيحيين الذين عاشوا في القرن الثاني ، ومؤلفات القسس المسيحيين الذين عاشوا في القرن الثالث .

هذه هى المصادر التى تناولت المدرسة الرواقية . ويجب على الباحث الدقيق أن يحتاط منها كل الاحتياط ، لأن كتابة المحايدين

عن هذه المدرسة موجزة ، وكتابة الخصوم فيها كثير من التحامل الذي تجاوز بمؤلفيها حدود النزاهة العلمية وخرج بهم عن حد احترام الحقيقة والتاريخ ، ولكن هذا الحذر لن يحول بيننا وبين محاولة استخلاص الحقائق الثابتة عن مذهب هذه المدرسة في حياد لايتأثر بالأهوا، والنزعات وهاك ما استخلصناه عن فلسفتها :

# ( د ) تعریف الفلسفه وموضوعها

لم تمدل المدرسة الرواقية بالفلسفة عن عالميتها القديمة . فمرفتها بذلك «التعريف الواسع الشامل حيث قالت: « إنَّها علم الالحيات والانسانيات » والستطاعت بذلك التعريف أن تدخل في دائرة اختصاص الفلسفة كل معرفة بشرية من غير استثناء ، ولكن هذا التعميم لم يمنع « الرواقيين » من أن يوجهوا الفلسفة وجهة أخلاقية فيتفقوا في هذا مع « سقراط `» وَإِنْ كَانُوا يَخْتَلُفُونَ مِعْهُ حَيْنَ يَقْرُرُونَ أَنَّ الْحَكَمَةُ هِي فَنْ تَطْبِيقَ كُلُّ نَافَع : في الحياة . ولهذه الواقعية الواضحة التي استحدثتها « الرواقية » في الفلسفة خلن البعض أنها نزلت مها من سموها إلى المستوى العامى ، ولسكن هذا غير صحيح . وكل ما فعله « الرواقيون » عدا تلك الواقعيــة هو أنهم أَ كَثَرُوا مِن تَشْبِيهِ الفَلْسَفَةُ بِالأَشْيَاءِ المَادِيةِ ، لِيقْرِبُوهَا إِلَى أَذْهَانَ العامة ، فحسب معاصروهم أنهم هبطوا بها الى المباهية ، وهم في هذا جائرون ، وُمن هـُــــ التشبيهات أنهم قرروا أن الفلســــــ كحيوان ، عظمه وأعصابه المنطق ، وروحه الطبيعة ، ولحمه الأخلاق . أو هي كبيضة ، قشرتها المنطق ، وزلالها الطبيعة ، وصفارها الأخلاق .

فالمنطق عندهم دائما هو السياج الحامى . والأخلاق هى الثمرة المقصودة والغاية المنطق أنتج تلك الثمرة لامحالة .

ولا ربب أن هذا التعريف: «علم الالهيات والانسانيات » قدأدخل في دائرة الفلسفة كل معرفة بشرية ولكن هذه الدائرة ليست
واسعة النطاق كا يتبادر الى الذهن للوهلة الأولى ، بل هي ضيقة أشدالضيق ، لأن كلة ش إلهيات وإنسانيات » معناها السكون كله ، وهذا الكون بهامه نشأ عندها من النار على ماسيجيء بعد . وأما العناصر الثلاثةالكون بهامه نشأ عندها من النار على ماسيجيء بعد . وأما العناصر الثلاثةالأخرى : الهواء والماء والتراب ، فهي ليست إلا ناراً حائلة . ولهذا الأخرى : الهواء والماء والتراب ، فهي ليست إلا ناراً حائلة . ولهذا كان معنى قولها : « الفلسفة هي معرفة الالهيات والانسانيات » يساوي. قولها الفلسفة هي معرفة النار على أصلها وبعد استحالتها » . ولا يخرج قولها الفلسفة هي معرفة النار على أصلها وبعد استحالتها » . ولا يخرج أي شيء في الكون : قديمه ومحدثه عن ذلك .

موضوع الفلسفة إذاً ، عند هذه المدرسة هو الطبيعة وأداتها الضرورية-التي لاتؤتى ثمارها إلا بها هو المنطق م

أما مهمتها فحدودة . وتتلخص فى أن تنبذ كل ما ليس معقولاً وأن لا ترى متحكما فى الطبيعة ولا فى السلوك الانسانى شيئا آخر غير العقل ، ولكننا يجب ان نلاحظ أنها لاتمنى العقل الذى عناه «أفلاطون » وهو «المستنير بالبصيرة» الذى يمكن أن يستغنى عن الحواس وأن يستهين. عواهبها ، مكتفيا بالالهام الناجم عن الفضيلة والرياضة . وإنما العقل عندها عو الذهن المتصل بالحواس ، والمعقول والمحس متشابهان لا يختلف أحدهما عن الثانى . ولهذا فالمنطق والطبيعة والأخلاق عندها عزوجة بعضها المنانى . ولهذا فالمنطق والطبيعة والأخلاق عندها عزوجة بعضها المنانى . ولهذا فالمنطق والطبيعة والأخلاق عندها عزوجة بعضها المنانى . ولهذا فالمنطق والطبيعة والأخلاق عندها عزوجة بعضها

يعض بحيث لا يمكن فصل أحدها عن الانتهن الآخرين ، لأن كل ما في الوجود من سلوك مقود بالعقل الذي لا يتفصل من وسائله الضرورية وهي الحواس ، فبالمادة ترتبط الأسباب والعلل ، وبالمنطق تتعلق المدوضات الذهنية ، وبالأخلاق تقاد الحوادث والساوك ، فينشأ عن ها الزيج السجام عام في الحياة لانسانية ، وإذاً ، فالواق الصحيح يجب أن يكون منطقيا وعالما طبيعيا وخيراً ، لأن الفضيلة تاج الاعمال ، والمنطق المؤسس على الطبيعة هو السياج الحكم الذي يصون هذا التاج من عبث العابدين ،

### (۵) المنطق

إن نظرية المعرفة عند الرواقيين تقتضى إدخال جميم المدركات في. دائرة الحسات التي نبذها «أفلاطون» نبذاً تاما ، لأن كل إنسان في رأيهم يستطيع أن بصل إلى الحقيقة عن طريق المحسات ، بل إنءالحكيم نفسه عكن أن برق إلى أعل مرتبة في العرفة دون أن يتعدى دائرة الحسات . وإذاً ، فبجب أن يبني المفكر قضاياه المنطقية على أسس جزئيات إلى النظريات المقدة في شيء من المتدرج والنظام ، وبهدذا ببسط المنطق وينق من تلك التعقيدات الملتوية التي زج به فيها « أرسطو » وتلاميذه الذين كثيراً ما أسسوا منطقهم على جزئيات حسبوها بديهية ، فاذا من نظرية تحتاج في تأملها إلى مجهود كبير ، ولهذا كان « زينون » رئيس هذه اللدرسة يصدر في فلسفته من أبسط القوادد اللطقية وأكثرها انطباقا على الجميم وهجر ذلك التعمل الذى كان لدائما عنهد الفلاسفة

السابقين ، فجزم بأنه لا يوجد حقا إلا الكائنات المحدودة التي تغدو وتروح على ظهر الأرض والتي يمتاز بعضها عن بعض طولا وعرضا وعقا . وأما ما يدعى البعض وجوده من روابط بين هذه الموجودات وعالم أجنبي عنها يدعى بالكليات التجردية ، فلا حقيقة له ألبتة . وأما «مثل » أفلاطون ، فهي أدخل في باب النفي من تلك الكليات .

وإذاً ، فكل ما له صفات الجرم من : طول وعرض وعمق ويشغل قدرًا من الفراغ هو وحده الحقيقي الذي يستطيع أن يؤثر بوساطة الماس الذي يحدث من تلاقيه مع غيره، وكل ما ليس كذلك لا وجود له. أي أن « اللامادية » البحتة لا توجد . وما عرفنا هذا إلا بوساطة إدراكنا الذي مأتاه الاحساس ، والذي لولا هذا التلاقي الآنف الذكر لما فزنا به، لان فعل العقل عند هذه المدرسة يجب أن يفهم على معنى مادى أو روحى ممثل في المادة ما دام أن الجسم هو عندها وحده الموجود الجدير بالفعل والانفعال. وما دام العقل يفعل فهو جسم والذي يقع عليه فعل العقل هو جسم كذلك . ويسمى الأول بالعقل أو الفاعل أو المؤثر ، والثاني بالمادة أو النفعل المتأثر في وهذا الثاني عندهم دائمًا مشتمل على الأول. وبناء على كل هذا فليست المعرفة الكاملة هي الاحاطة بالمدركات عن طريق البصيرة الفطرية كم هو مذهب « أفلاطون » ولا عن طريق الذهن ولو بعد انقطاع الصلة بين الحواس والمحسات كما هو رأى أرسطو، وانما هي ما بحصله من معلومات توساطة حواسنا الظاهرة وأذهاننا في حالة استمرار الصلة بين الشيء المدرك والقوتين المدركتين وهما: الحاسة والذهن. وعلة ذلك أن العبرة في المعرفة ليست بالأشياء العروفة ، بل بالحكم على هـذه الأشياء ، لان صور المحسات التي تنطبع فوق صفحة النفس

تظل سلبية إلى أن يتولى الذهن الحكم عليها .

غير ان هذا الحكم يختلف صحة وبطلانا باختلاف قرب هذه الصور من الحقيقة وبعدها عنها . وهذا الاختلاف ناشيء دائما من أسباب مادية بحنة كصحة الحاسة المدركة ومرضها أو كاقتراب المحس من الحاسة وابتعاده عنها وما أشبه ذلك . فاذا تحققت أسباب صحة الصور المحسة وكالها انطبعت في الذهن انطباع الختم فوق الشمع وإلا انطبعت على هيئة عالفة للواقع ، وظلت كذلك حتى بصدر عليها الحكم . فاذا كانت القوة الحاكمة بريئة من الموانع ، كان الحكم صحيحا ، وإلا كان باطلا أو مضطربا .

ومما يحقق كمال قوة هذه الصور أو الفاهيم المنطقية في الذهن استمرار صلة الحواس بالمحسات ، إذ لا ريب أن هذا الانطباع في حالة اجماع المنطبع والمنطبع فيه يكون أكمل منه في حالة افتراقهما . ولهذا كان قولك : هذا الرجل يكتب الآن في أعلى درجات الحقيقة عند هذه المدرسة . ومن ثم أطلقت على هــذا النوع اسم : « المحدود » . وكان قولك : إن فلانا كان يكتب أمس أقل كالا من الأول ، فأطلقت عليه اسم « نصف المحدود » . وقولك : ان الناس يكتبون أقل من النوعين السابقين ، فدعته بـ « اللامحدود » . والسبب في ذلك هو أن حكمك فى العبارة الأولى منصب على منطبع ومنطبع فيـه حاضرين ، وفى العبارة الثانية منصب على منطبع ومنطبع فيه مفترقين . وفي العبارة الثالثة منصب على قياس استنتاجي بحت ، مأتاه التصديق بوجود الكليات من أنواع وأجناس ، وهي في نظر هذه المدرسة غير موجودة وجودا حقيقيا ، واعا

هى من صنع الذهن تخلق فيه على أثر انطباع صور لمحسات الخارجية . وبهذا تكون هذه الدرسة اسمية اعتبارية على النحو الذى رأيناه فى مدارس العصر السابق .

وعندها ان هذه الفاهيم تتألف فى الذهن على خمس كيفيات أو أن قضاياها التى كانت تستخدمها فى تعقلاتها خمسة أنواع ، وهى : الفرضية والارتباطية والعنادية والسببية والنسبية .

فالفرضية هي التي تنعين فيها رابطة بين لازم وملزوم مثل: أذا كانت الشمس طالعة فالنهار موجود . والارتباطية هي ما يمكن فيها اجتاع شيئين دون تلازم بينهما مثل: هذا الكائن متنفس ومفكر . والعنادية هي ما استحال فيها اجتماع طرفيها معا ، مثل: إما أن يكون النهار أو الليل موجوداً . والسببية هي ما وجب فيها أن يكون أحد طرفيها علة في الآخر ، مثل: كلا وجدت النار وجدت الحرارة . والنسبية هي ما أمكن فيها تحقق النقص أو الزيادة مثل: النهار في نوره أقوى من الليل في ظلامه .

وكما أن حواسنا المادية تتصل بأذهاننا ، كذلك هذه الصورة ترتبط بالموجودات الخارجية الحرة ، أو بعبارة أدق: إن المعقول يرتبط بالمحس كا ان العقل يرتبط بالحواس ، غير ان بعض هذه الانفعالات التى تلهمنا الصور إياها ، لها أهمية خاصة ، وهي الانغمالات الشاملة لعموم الأفراد والتي تظهر منذ الطفولة وتطوف بالروح للوهلة الأولى دون تأمل ولا تفكير . فاذا ما ظهر التفكير فيما بعد ، وجد تلك الانفعالات قد أحدثت أثرها في النفس بطويقة عملية تشكلها كما تشاء لها طبيعتها ،

ولكن يجب أن الإحظ أن هـذه الاتفعـالات ليست هي « فكر » أفلاطون ولا مثله كما يجب أن نلاحظ انهــا ليست متساوية في درجــة القوة والصحة ، وإنما أقواها وأصدقها هو ما كان منها عاما ومتقدما كتلك الانفعالات التي تنتقش ف ذهن الطفل عجرد صلاحيته للانتقاش وما يحدث بمدها يكون أقل منها قوة وثباتا . وهكذا كل درْجة أقوى وآعم من التي تليها . وهي مرتبطة جيمها كحلقات السلسلة كما أن حوادث الحياة وعللها ومعاولاتها التي تكون هذه الانفعالات متماسكة هي الاخرى . وعند هذه المدرسة أن القضايا المنطقية مرتبة على هذا النحو ذاته . فكل ماكان منها عاما وبسيطا وأشهل إدراكا ،كان أدخل فى باب الحقيقة و أجدر بالاطمئنان اليه والاعتماد عليه في تحصيل الممارف وتأسيس الأحكام . وعلى هـذه القاعدة بتت آراءها المنطقية وحددنها تحديدا خاليـا من الشك والتموج.

### (و) الطبيعيات

وكا بسطت هذه المدرسة المنطق بسطت الطبيعة ، فصرحت باب و اللامادية » المحضة لا وجود لها ، وأن الكائن هو وحده الموجود . وأما و اللاكائن » فهو لاشى ، ومعنى هذا أن « الملاجسمية » البحنة غير موجودة قطعا فالاله والنفس البشرية وصور الأجسام وخواصها وصفاتها وألوانها وطعومها وروأيحها ونبراتها ، كامها مادية أو ممزجة بالمادة وكذلك الخير والشر والفضيلة والرذيلة مثل الكرم والبخل والرحمة والقسوة والعلية والخبث ، والمغضب والحسد ، والهوى والسرور ، والألم والافعال

كل هـذه كاثنات مادية ، ولولا ما ديتها لما تحقق تأثيرها العملي في الكائنات .

ولم تقف أوهام الرواقيين عند هذا الحد ، بل صرحوا بان الايام والأسابيع ، والشهور والفصول والسنين ، كامها كاثنات مادية لتحقق تأثيرها الواقعي في الموجودات : حيها وجامدها .

ويلاحظ الأستاذ « زيلير » أن مادية الرواقيين تشبه كل الشبه مثالية « أفلاطون » أو أن الرواقيين قد استعاروا جميع خواص المثالية الافلاطونية وعزوها إلى ماديتهم . فكما أن الانسان عند أفلاطون لايكون خيراً ولا جميلا إلا بمساهمته في مشالي الخير والجال ، كذلك لا يكون الانسان عند هذه المدرسة خيراً ولا جميلا إلا بمساهمته في مادي الخير والجال .

وكما أن « اللامادية » المحضة غير موجودة كذلك خلاء المكان من الأجسام ضرب من الخيال العابث ، لأن الوعاء متى خلا ، تلامست أجزاؤه ، وتماسكت حواجزه تماسكا لايسمخ بمرور أى شيء من بينها .

ولما كانت الأجسام قابلة للانقسام قبولا لايتناهى ، فقد يمكن أن يشغل قدرا من الفراغ عدة أجسام ممتزجة امتزاجاً تاما ، ولكن لاينبغى أن يفهم هنا أن هذا الامتزاج مهما دق يمكن أن يفقد تلك الأجسام شخصيتها إن كانت مختلفة تكون كل واحد منها من عنصر أو عناصر متباينة . كلا ، بل ،إن الاحتفاظ بالشخصية قد يتفق للأجسام انناشئة من أصل واحد كالتوسمين أو كورقة الشجرة الواخدة ، فان كلا من التوسمين والورقتين رغم وحدة الأصل في الاولين الواخدة ، فان كلا من التوسمين والورقتين رغم وحدة الأصل في الاولين

ووحدة المنصر في الآخرين يظل محتفظا بشخصية خاصة عميره عن نظيره .

#### ۱۔ عناصہ السکوں

لايوجـد للكون عنصر أزلى وأبدى إلا النار ، فهى المنصر الأول « اللامادى » الذى عنه انبثقت المناصر الثلاثة الأخرى : الهوا، والماه والتراب . وهى مادية وحادثة وقابلة للفناء ، والفناء هنا هو التسلاشى فى النار . وكيفية نشو، هذه العناصر الثلاثة أو انبثاق السالم عن الاله عندها هى أن الاله نفث نفثة من النار فبرزت إلى الخارج مغلفة بجسم من الهوا، ثم ملأت الفضاء بخاراً ، ثم سقط بعض هذا البخار ما، ثم حف بعض هذا الله فصار ترالا ، ثم اجتمعت هذه العناصر الأربعة فتكونت منها الكاثنات كلها ، وظل الجوهر الأساسى وهو الحياة النارية أو الالهية ممثلا فى كل كائن إما عثيلا فعليا ، وإما عثيلا قويا .

وبذلك كانت هذه المدرسة « ديناميكية » لأن المادة عدها مشتملة على العقل ، وهو ممتزج بجميع أجزائها كا تمتزج قطرة الحر بالماء أو كا يمتزج العطر بالهواء ، فينتشر الأول في أجزاء الشابي انتشارا اله نتأنجه الخطيرة ، ولكنه لايقد أحدهما شخصيته ولايلاشيها في الآخر . وهذا النوع من الامتزاج يسمى عندهم بالامتزاج العام أو الكلى .

ولما كانت النار عندها بعض الآله، فهى لا تفنى ، وإنما تعود بطريق الجذب إلى أصلها وكليتها . وهذا هو منشأ الحلولية والوحدية عندها .

وعلى عكس هذا النظام النشوني ينتج الفناء الزمني الذي يلحق العالم بفي عصور منظمة يدعي كل واحد منها بالسنة الكبرى . ومعنى هذا أن كلا نشأ من النار ، والى النار يعود .

#### ٢ - نوعا الكائنات

تنقسم الأجسام إلى قسمين : القسم الأول جامد وهو ماتكون من أحد العنصرين للاديين فقط أو منهما معا ولم يحل فيــه العنصر الأسمى وهو النار أو الروح حلولا فعلياً . والقسم الآخر حي ، وهو ما اشتمل على عنصر الحيوية فما عدا الانسان أو على الروح فى الانسان. وإذا ت فكل موجود حي مكون من عنصرين متايزين : الجسم والروح . وهما متحدان أتحادا لايعتوره زوال ولاانحلال مادامت الحياة ، ولكن هذا الاجْمَاعُ حصل بطريقة بسيطة لامركبة ولامعقدة ، لأن الانسان إذا فكر في شيء من التعمق يجد أن الصورة في ذاتها ليست مثنوية ولاتعددية ، وإنما هي وحدية . وهي لهذا توحد المادة التي يجتمع معها ذلك الاجتماع والانسان مكون من العناصر الأربعة : المتراب والماء والهواء والنار . فأما التراب والمياء \_ وهما العنصران السلبيان \_ فيكونان جسمه . أما الهواء والنار \_ وهما العنصران االايجابيان ـ فيكونان روحه . ولهذا فالموت هو الفظ آخر نفثة من الهواء الحار المحمل بالنار . وهذه العناصر كلما راجبة في النهاية إلى الناركا أسلفنا ، لانها هي العنصر الأولى الذي خلق منه كل شيء وسيعود اليه كل شيء . فالعالم لاينعدم ، وإنما يتلاشي كله في فيضان من النار ثم يعود فيبعث من جديد من هذا الفيضان. واذاً ، فالنار الجزئية المنبعثة من الاله أو امن النار الكلية والراجعة اللها مى روح الوجود كله ، وأما الوصول الى الكال فلا يتحقق الا بتعامير الاجسام أو بتنقية العنصرين السلبيين تبعاً لقانون طبيعي ضروري يستسيغه العقل المدير الذي لا يقع أى شيء في الكون بدون تدبيره .

يستسيمه العفل المدير الدى ويقع الى شيء في الحول بدول الديرة.

من هذا يتضح أن مرمى المذهب الرواق هو حمل معتنقيه على الايمان

بأن الكون كله مصير بالعقل العام وبأن مافيه من كبريات الكائنات وصغرياتها

لا يخرج شيء منه عن دائرة النظام الشامل وأنه لا يوجد للفوضي ولا للمصادفة

أي أثر في الوجود .

وعندها أب الحركة والتغير والزمان ليست أمارات النقص مولاوسائل الكال كما هي الحال عند أفلاطون و « أرسطو » وأما العالم عنده من وجود هذه الحركة والتغير فيه ـ هو في أعلى آواج كماله » وأن الحركة هي نفسها في كل لحظة من لحظاتها حدث وليست ممرا للأحداث كما كان القدماء يعتقدون .

أمان الزمان والمكان فليسا جسمين ، وبالتسالى : ايسا حقيقتين بمن الحقائق ، لأنه لاحقيقة عندهم الا للجسيم كما أسلمنا . ولا يسترض على محذا بأنهما يؤثران ولايؤثر الا الموجود الحقيق ، فأنهم ينكرون تأثير الزمان والمكان في الاحداث ويعزون كل أثر فيها الى القوة الداخلية عند فاعلها ، ويصرحون بأن تغير هذه الأحداث من الضعف الى القوة ، ومن فالقوة الى الضعف الى القوة ، ومن مالقوة الى الضعف الى القوة ، ومن من تغير هذه القوى الداخلية . (١).

<sup>(</sup>۱) انظر صفحات ۳۰۷ وما بعدها من الجزء الاول من كتاب الاستاذ بريمييه . الجزء الثانى –۱۶۱ (م ۱۱ \_الفلسفة الاغريقية)

### (ز) الاوزيات

ترى هذه المدرسة أنه لاموجود إلا العالم الذي هو الآله وتطلق. كلمة الآله عند هذه اللدرسة بمعنيين: عام وخاص. فبالمعنى العــام تــكُون. كلمة الآله موادفة لكلمة ألسكون كله . وبالمعنى الخاص يكون المواد منها الروح المدبرة الحاكمة في جسم الكون وعلى هذا الاعتبار الاول تكون. هذه اللدرسة وحدية تقول بوحدة الوجود. وعلى الاعتبار الشانى تكون. حلولية ترى أن الروح الالمي حال في كل جزئية من جزئيات جسم الكون ... واذا دقتنا النظر اتضح لنا أن هذه الدرسة ليس لها إلا مذهب واحد. تَفْرع الثانى عنه بالضرورة ، لأن الأصل هو وحدة الوجود ، إذ لم يكن إلا ألروح الألمي وهو ألنار ثم استحال بعضها إلى جسم حلت فيه بقيتها . فاذا تُظرَنا إلى الأمر قبل استحالة هذا الجزء من النار إلى جسم حكمنانا بوحدة الوجود. وإذا نظرنا إليه بعد هذه الاستحالة واعتبرنا الستخيل تستلزم القينية .

وعلى الاعتبار الأولى، وهو وحدة الوجود ترى هذه المدرسة أن الاله الذى ليس إلا العالم بهامه كائن مستدير محدود متعلق في الفضاء تمسكه طبقة من النار المنبثقة عنه، والأرض منه بمنزلة المركز وحولها كل الكواكب، وهذه الوحدة العالمية الالهية كلها حياة وحركة وتدبير وخلود. وقد نتمشى مع الاعتبار الثاني فتقول: إن الاله هو روح حية مدبرة افي حسم هذا الكواب العام. وإذاً ، فدلول الاله والعقل واحد على هذا الم

الاعتبار , وبناء على ذلك يكون خضوع هذه المدرسة العقل خفيوعا الماله النبي هو كل شيء و والذي واست الاشياء جيماً إلا أبعاضاً له ، والمذا كان الواحد منهم يعتبر نفسه ويعتبر كل حكم يسير طبق قوانين العقل الطبيعية جزءاً من الاله ، له شأن في تصريف هذه الحياة ، وفيه ناحية خلاة لا تعتلف عن خدود الاله إلا كا يختلف الجزء عن الكل ما دام جسم كل إنسان يعتبر عالما بتمامه : وعقله هو المدير المذا العام الصغير كا أن الروح الازلي هو مدير جسم الكون الكبير . ومن هذا أنشأت الحلة الموزوة إلى « الواقيين » وهي : « إن الاله إنسان عبير ، أو الانسان المهم صغير , »

وعلى الجلة ، فهذا العالم المسادى هو جسم الآله ، والعقل الحدك هو الروح القدسية الحالة في الانسسان كا هي حلة في كل على ، لان كل عنده فيه حياة إما كامنة ، وإما ظاهرة ، وهم النساد الحركة للبكون جيمه من : خاص وعام ،

و إليك رأى الاستاذ « سانتلانا » في ألوهية هذه اللبرسة على سبيل الاستفناس . قال :

« والحاصل من ملحب أهل الرواق القول بوحدة الوجود أي أنه ليس هناك إلا عالم واحد وجوهر واحد هر عقل ومادة لا يمتاز أحبيبها عن الآخر ، قالوا لو كان العقل مخالفاً للمادة لما أمكن الاتصال بينهما فرجب أن يكونا جوهراً واحداً ، وإلا فلا وجه لتأثير أحدها في الآخر ، قالوا: على قول أفلاطون هو ما يصح فيه الانفعال أو الفعل فعكسوا عليه تحديده وقالوا : هدا لا يطلق إلا بهل الجسم ، فسا من وجود إلا وهو جسم وقالوا : هدا لا يطلق إلا بهل الجسم ، فسا من وجود إلا وهو جسم

ومادة . أطلقوا ذلك على صفات إلاَّ جسام وعلى الكليات وعلى ما يتصور فى العقل. والجسم عندهم هو هـذا الحسوس التحيز المركب من أجزاء مادة قالوا إلا أن هذه المادة لا تقوم ولا تبقى إلا اذا كانت فيها قوة ألطف منها تمسك أجزاءها وتضبطها وتربطها بعضها ببعض ، وهذه القوة هي التي سموها بالقوة الضابطة والماسكة، وما هي إلا نوع قوة عقلية، مصدرها ما هو أعلى منها وألطف من القوى ، ومصدر الكل القوة الألهية التي سموها بالعقل. قالوا: والعالم كالحيوان، جسده هو هـذا المحسوس وروحه العقل وهو عندهم الآله مفارق للسادة ممتزج بهما امتزاج ألدم بسائر الأعضاء وسريانه في العالم المحسوس. فحصول الحياة والحركة والحسُّ والعقل في الموجودات كل على حسب رتبته من الوجود . ومرث ذلك ما نشاهده في العالم من النظام والترتيب وما تستقر به من مناسبة الحركات ومنافع الأعضاء وآثار العقل في أحسن الموجودات ، فإن الكم أثر الاله ودليل على حضوره وحلوله في نفس المادة لابصفة مؤثرة من خارج، . بمل بصفة قوة عاقلة مركورة ممترجة به تقود الطبيعة وكل فرد من المفردات إلى ادراك الغاية القصوى منه. قالوا: فهذه الغياية هي العلة في ر وجوده ارتبطت بعلة أخرى كأنت هي الموجبة لوجود تلك العلة وهلم جرًّا (١)

#### الاله الثانو يوس

ترى المدرسة الرواقية أنب للاله مساعدين خالدين يدعون بالآلمية الثانويين ، وهم الذين تتصل بهم الشعوب عن طريق العبادات الدينية ،

<sup>(</sup>١) أنظر صفحتي ٦١ و٢٣ من كتاب « تاريخ المذاهب الفلسفية للاستاد سا نتلانا »

ولهم بعض التصرفات التدبيرية فى الـكون ، وإن كانوا جميعاً خاضعين للاله الأكبر .

وعندى — كما رأى القسيس « أوريجين » من قبل — أن ألوهية هذه المدرسة مضطربة مَتَناقضة ، لأنها بينما تجل الآله وترفعه إلى أسمى درجات الكمال وتجزم بأنه لايشبه ألبتة الكائنات التي يديرها تعود فتقول فى موضع آخر : إنه هو والكون شيء واحد . وأكثر من ذلك أنها بنما تجعله هو الأصل الأوحد ، والكائن المنفرد بالأزلية والأبدية وتعتبر كل شيء في الكون فيضا عنه وتثبت له القدرة التي لاتحد ، والاستغناء الذي لا يحاط بعظمته ، تعود فتصرح بأن له مساعدين يدعون بالآلهـة الثانويين ، وهم الذين يتصلون بالبشر رضا وغضبا عن طريق الأعمال : خيرها وشرها . وهذا نقص ، لأنه يثبت عجزه عن قيامه بأفعاله وحده دون مساعد ولا معين . على أنى لاأدرى هل هؤلاء الآلمة الثانويون مستمتعون بالكينونة الأزلية والديمومة الأبدية أوهم تحت قانون الانبثاق والجـذب يظهرون في الخارج حيناً ، ويختفون في الكل الأعلى حيناً آخر . وإذا كانت الأولى ، فبم امتاز عليهم ? وبم أخضعهم حتى أنزلهم إلى درجة الساعدين ?. وإذا كانت الثانية فبم امتازوا عن طبقة الانسانية ? ولم صعدوا الى درجة الألوهية ولو أنها ألوهية ثانوية ؟ الحق أن الرواقيين قد تأثروا في هذه المسألة بالأساطير الاغريقية الخاصة

بـ « زوس ّ» الاله الرئيس وبقية الآلهة الثانوبين .

# (ع) النفس

ترى المدرسة الراقية أن النفس البشرية نفثة من النار لفظها الكل

الأعلى، مغلفة بطبقة من الهواء سارت بعد خروجها الى جسم الانسان المكون من عنصرى: الماء والتراب فأجرت فيه الحياة الفعلية ، لأن الحياة الكامنة لاتفارق أى جزء من أجزاء الكون . وهذه النفس فى اللانسان هى مناط صلته بالهه وموضع صلاحيته للمعرفة ، فاذا تم الفصل الذي يجب أن يمثله الفرد على مسرح الحياة ، لفظ آخر نفس من الهواء الحمل بالنار . وإذ ذاك تفادره الحياة الفعلية حينا الى أن يحين موعد دوره فتعود اليه . أما تلك النفثة التي يلفظها الماثت فانها لا تفنى وانما تصعد الى حيث الكل الأعلى فيجتذبها فتخفى فى ذاته الى أن يؤون أوان انبئاقها مع الفوجة التي هى منها فتنبثق وتعود سيرتها الأولى .

والنفس عَند هذه المدرسة طاهرة نقية لا يلحقها الدنس الذي ينغمس فيه العنصران الماديان ، لأنها جزء الروح القدسية الالهية .

وعندها أن النفس خاصة بالانسان ، أما الحيوان فليس مشتملا إلا على غريزة وليس لديه من العقل الذي عند الانسان عين ولا أثر . وأما مانشاهده عند الحيوانات من المحبة والكراهة والنظام والعناية بالاسرة فليس ناشئاً أنبتة عن العقل ، وأنما هو الهام من العقل العام .

أما النبات فهو أحط من الحيوان ، لأنه ليس مشتملا الا على حيوية بسيطة لم تسم الى درجة الغريزة الحيوانية . وعندهم أن هذه النفس مقرها القلب ويتفرع منها سبعة أغصاف ، منها خمسة تمثد الى الحواس الحنس ، والسادس يمتد الى هخرج الصوت . والسابع الى عضو التناسل الذى بوساطته تخرج نفثة الحياة الفعلية فتتصل بالمادة المنصبة فى الرحم ، ولكن هذه الحياة ليست روحا بالمعنى الكامل ، بل انها أثناء

وجود الجنين فى بطن أمه تكون أشبه شىء بحيوية النبات فاذا ولد الطفل الرتفعت هذه الحيوية فصارت روحا حيوانية أو غريزة. فاذا آن أوان الادراك ارتقت حتى أصبحت نفساً إنسانية (١).

ومن مميزات النفس البشرية الاختيار الذي عن ايجابيته تحدث الأفعال ، ومن سلبيته ينشأ الترك .

# (ط) الإخلاق

ينقسم الخير عند هذه المدرسة إلى قسمين : خير خاص أو شخصي وخير عام أو مطلق . فالأول هو كل ما تنعطفِ اليــه الطِيعة البشرية انعطافا غريزيا ليس للتفكير العقلي فيه مجال ، وهذا الانعطاف يكون دأمًا في الطرف الأول من حياة الانسان على الأرض أي في عهد الطفولة الذي تتحكم فيه الغريزة الحيوانية التي لاتهتم إلا بالنفع الشخصي . ومثال خيرات هذا القسم الصحة واللذة المعتدلة وما شاكل ذلك. أما القسم الثاني خَمُو مَا كَانَ نَافِعًا لَلْهِينَةُ الْاجْمَاعِيةُ وَإِنْ تُرْتُبُ عَلَيْهُ مِنَاقِضَةِ الْغُرِيزَةِ . وكل خير من خيرات هذا القسم هو في ذاته كامل لا يحِتاج إلى غيره ، وذلك مثل الفضائل بالواعها . ويدعى هذا القسم بالخير الادبى . ونحن منعطفون جفطرتنا إلى القسمين جميعاً ، فني طبيعتنا الغريزية الأولى انعطاف نحو الخير المادى . وفي داخل نفوسنا قوة تدعونا دائما الى الخير الادبي ، وهي الصحة والثروة والجاه وما شاكلها فهي عندهم لا تستحق اسم الخيرات

<sup>﴿ ( )</sup> أَ نظر الفصلَ الْحَادَي والارْبِعِينَ مَنْ كَتَابِ ﴿ تَنَاقَضَاتَ الرَّوَاقِينِ ﴾ تأ ليف﴿ إَوْ تَارِكُ ﴾

إلا مع شيء كبير من التجوز .

أما الفضيلة عندهم فهي مرادفة للخير الأدبي، وتنقسم الى فضيلة أساسية وهي الحكمة ، وفضائل ثانوية وهي الخيرات الاخلاقية كالاعتدال. والعدالة والشجاعة . ويتوصل إلى أولاها بالعقل المحض ، وإلى الباقيات بالارادة الضاءة بالعقل. على أن الحكمة جامعية لكل الفضائل ، لأن الاعتدال هو الحكمة في اختيار الرغبات ، والعدالة هي الحكمة في تقدير الأنصبة والحظوظ والاخكام . وألشجاءة هي الحكمة في احتمال آلام الحياة الى حد الجود التام أمام نكباتها وأرزائها وطرد كل التأثرات والانفعالات التَّى تُعقب الحوادث المؤلمة . ومن أهم هذه الفضائل أيضًا فضيلة الرفعة ، وهي السمو بالنفس عن الفرح بالمنافع الشخصية والسرات الخاصة. وبالتالئ السمو عن الخضوع للهوى الذي ليس إلا شراً ناشئا من الجهل أو من سوء الاختيار ويعرض للمرء في حياته الاخلاقية ، لأن الشخص عر فيها حِيَاته بثلاثة أدوار :

الدور الاول دور الانعطاف الفطرى ، والانسان فيه نزاع إلى الخير الشخصى بطبعه ، والثانى هو دور النفكير ، وفيه تتأثر الارادة بمؤثرات اجتماعية خارجية قد تفسد فطرتها وتحولها نحو الشر ، والانسان فى هذا الدور محتاج الى الاستنارة بنور العقل ، والثالث هو دور الحكمة بم وقد لا يمر به إلا القليل من الناس ، وفيه يصبح الشخص معصوما من السقوط فى هوى الرذائل والشرور . ولكى نحفظ الناشئين من خطوا السقوط فى هوى الرذائل والشرور ، ولكى نحفظ الناشئين من خطوا الدور الثانى يجب أن نوجد لديهم المناعة بتعويدهم منذ الطفولة على أن النور الثانى خير ، وأن الرذائل شر ، وعلى مقاومة الهوى ومعاداة الرذيلة الفضائل خير ، وأن الرذائل شر ، وعلى مقاومة الهوى ومعاداة الرذيلة

الصادرة عن الجهل والسطحية . وليس شيء من ذلك شياقا على نفس الطفل إذا أنقذ منـذ صـغره ، لانه مفطور على هذه الاخلاق . وإذاً فهو يربى على الاستمرار على ما نشأ فيه ، لا على سلوك خطط جديدة . وبالجلة إن أساس الأخلاق لدى هذه المدرسة هو ما فطر عليه الانسان . المرفة ، لأن الأهواء المنشئة للرذائل لا تنجم إلا عن النظرات الخاطئة فاذا كان الشخص عالما استطاع القضاء عليها بوساطة عقله المثقف ، لأن المقل إذا تحصن بالعلم ضد النظرات الفاسدة ، أمن مخالفة الطبيعة أو مخالفة الآله . وبناء على هذا فالحكمة لا تأتى إلى الانسان من الخارج لأنها \_كما قررنا ذلك مرارا \_ الاحتفاظ بالعقــل على فطرته وصونه من المؤثرات الأجنبية الفاسدة الناجمة عن الجهـل. أما النتيجة الضرورية للحكمة ، فهي عدم الاكتراث بكل شيء. فالحكيم لا يجل في الحياة إلا الفضيلة ، فمتى كانت موجودة لديه فهو يشمر بالسرور والسعادة ولو كان غارقا في أصناف البؤس والشقاء . ولا ريب أن هذا يدل على أن القائم بتربية الشخص هو المتصرف في تِكوين أخلاقه وتهيئتها للفضائل والرذائل العملية حسبًا يريد ، وأن هذا الشخص سيسير في أفعاله تبعــا لعقله الموجه بالتربية الحسنة توجيها حسنا يلائم الفطرة، وبالتربية السيئة توجيها سيئا يخالفها .

ومعنى هذا ان له فى سلوكه تمام الحرية وأنه يعمل مستقلا عن القدر بل ان السعادة لا تتحقق عندهم إلا بتحقق الاستقلال العقلى لدى كل فرد من أفراد الانسان ، لان الاله أراد أن يكل كل واحد منا الى من أفراد الانسان ، لان الاله أراد أن يكل كل واحد منا الى

خفسه يستمد منها المعونة فى حرية تامة . وهو لهمذا منحنا تلك القوة الداخلية وهى العقل الذى إذا وافقت الارادة تحققت الفضيلة والسمادة واذا خالفته هوى الانسان فى الرذيلة ولازمه الشقاء . ويؤيد هذا الرأى من بعض نواحيه ما أثر عن «كليانت» ثانى زعماء هذه المدرسة حيث قال موجها الخطاب الى الاله ما نصه : إنه لا يجدث شىء بدون إرادتك إلا أفعال التى يرتكها الاشرار فى حالات جنونهم » (١)

لا شك أن في هذه العبارة تصريحا قاطعا بأن الشر من عمل الانسان المحض الذي لا دخل فيه للقدر.

ولكن إذا نظرنا الى بعض النصوص الأخرى الواردة عن زعمـاء هذه المدرسة ألفيناها صربحة في الجبرية المغالية التي تقول بحتمية وقوع المقدر دون أن بملك الشخص تأخير شيء منه. فمن ذلك مشـلا ما ورد فى كتاب «كريزيب » ثالث زعماء هذه المدرسة وأهمهم بعد مؤسسها . وهو يتلخص فيما يلى « إن الاله لايريد بالطبع إلا الخير ، وإن الخير هو تصميمه الأساسي ، ولكن لكي يصل إلى تحقيقه ينبغي أن يستعمل وسائل ليست خالية من الخطورة والشر . ومثال ذلك أن الخير يتطلب أن تكون عظام الرأس رقيقة لكي تتيسر عملية التفكيركا يجب أن يكون، ولكن هذه الرقة الضرورية لكمال التفكيركثيراً ما تعرض الرأس السهولة الانكسار . فلهذا كان من غير الممكن أن يبرأ الخير من كل شر» لا ا وقال أيضاً: « إنه لاتوجه شيء أكثر حمقا من أن يظن الانسان أن الجيرات كانت يمكن أن توجد لو لم تكن الشرور موجودة ، لأن الخير يقتضي الشر ، ولا يوجد النقيض بدون نقضيه » <sup>(٣)</sup>

<sup>(</sup>۱) و (۲ و۳) انظر صفحة ۳۱۸ من كتاب الاستاذ « بريهيه »

وهذا كله صريح في أن الشر ليس من عمل الانسان المحض الصادر عن حريت ، بل هو في الكون ضربة لازب أو هو ضرورى لابد منه للخير . وبالتالى : هذه النصوص صريحة في الجبرية الخاضعة للقضاء والقدر، بل الآمرة بأن يجد الانسان في نفسه غبطة وسروراً عند ما نصيبه الآلام والشرور . وهم لهذا يقولون إن الحكيم هو الذي يصل بوساطة ما لديه من المعرفة الى اليقين بأن الاله هو الذي أراد له هذا البؤس فيقبله لاعلى مضض واحمال ، وإنما بسرور واغتباط .

وقد حدثنا الاستاذ « سانتلانا » عن جبرية هذه المدرسة حديثا واضحا واستدل على ما ذهب إليه فى شأنها بنص آخر من نصوص « كريزيپ» يؤيده فى دعواه .. وهاك ما ورد فى كتابه. قال الاستاذ:

« والكل راجع إلى علة العلل الموجبة لوجود الكل سن أعلى إلى أسفل، فالعالم كله علة ومعلول لا محل فيه للمصادفة والاتفاق، بل كله فى قبضة الاله مجبور الوجود، مجبور الأفعال لما سبقه من العلل التي اقتضاها العقل الالهي السارى في الموجودات، فما من شيء يقع إلا وهو مقدر في الحكمة الالهية. قال « كريزيبوس »: كل شيء بالقدر، إذ ما من شيء الا وله علة، إذ القدر ليس إلا تتابع العلل وارتباطها بعضها ببعض إلى أن تنتهى إلى علة العلل، وهو مبدؤها، فلا يقع شيء إلا ما كان و جب الوقوع في الماضي، ولا يقع شيء في المستقبل إلا وأسبابه حاضرة الآن » () واحن ادا وازنا بين هذه النصوص كلها ألفيناها متناقضة تناقضا جليا ولكن لاعجب فان التناقض في آراء هذه المدرسة مألوف الى درجة أنه ولكن لاعجب فان التناقض في آراء هذه المدرسة مألوف الى درجة أنه

<sup>(</sup>١) أنظر صفحتى ٦٦ و٦٣ منكتاب ﴿ تاريخ المذاهب الفلسفية ﴾ للاستاذ ﴿ سانتلانا ﴾

- كما قال الاستاذ سانت \_ هلير - يستحق الشفقة أكثر مما يستحق النقد . ولم يكن المحدثون أكثر قسوة على الرواقيين فى هذا الحكم من القدمام حيث خصص « پلوتارك » كتابا كاملا لذكر هذه المتناقضات .

ومهما بكن من الأمر، فكما أن الاخلاق الشخصية مؤسسة عند هذه المدرسة على الحكمة وعدم الاهتمام بحوادث الحياة خيرها وشرها وطرد جميع الأهواء المتسببة في الاضطراب النفساني كا أبنا . كذلك الأخلاق الاجتماعية عندها مؤسسة على تضحية المنفعة الشخصية في سبيل منفعة الهيئة الإجتماعية وعلى سيادة مبدأ المساواة في المعاملة بين جميع أفراد بني البشر من غير استثناء، لأنهم جميعا من أسرة واحدة لا تعرف إغريقيين ولا برابرة ولا أجانب ولا أعداء ولا موالين ولا سادة ولا عبيداً . وبناء على هذا فيجب أن يتساووا في الحقوق والواجبات .

وعندهم أن هذه الحقوق وتلك الواجبات ليست منتزعة من العرف أو العادات أو القوانين المكتوبة ، بل هي مؤسسة على قوانين الأخلاق . ومكافئاتها رضى الضمير ، وعقوباتها تأنيبه المزعج الذي كانت الأساطير القديمة عمثله بالهات الرعب والازعاج كأولئك اللواتي كن يتعقبن «أوريست » على أثر قتله أمه .

وكا حدد الرواقيون واجب الفرد نحو نفسه فى الأخلاق الشخصية وواجبه نحو الجاعة فى الاخلاق الاجماعية ، حددوا كذلك واجبه نحو إلهه في نوع من الاخلاق أطلق عليه المحدثون اسم الاخلاق الدينية . وقلم أوردوا فى بيان هذا النوع نصا عزى إلى « كليانت » جاء فيه :

« يا زوس إن واحب كل بنى الانسان أن يتجهوا إليك بأدعيتهم وصلواتهم . . . . . إن هذا العالم الهائل الذى يدور حول الارض يتبعك إلى حيث تقوده ويذعن في خضوع لأ وامرك . . . . إنك أنت الذى ترشد العقل السامي الذي يتمشى في جميع الكائنات الارضية والذي يمتزج بأفلاك الساء من أكبرها الى أصغرها » (١)

ولهذا لم يكن الرواقيون قساة على الديانة الوثنية الاغريقية ، لا نهم كانوا يرون فها سياجا خلقيا لا بأس به .

ولكن ينبنى أن نقرر أن الدين لم يطغ عند هذه الدرسة على الأخلاق الحرة ، بل إن زعاءها قد صرحوا بأنهم يحتقرون الخوف من الاله إذا حل فى النفس محل الواجب الخلقى . وإذاً ، فقداسة الواجب مى عندهم الدين الصحيح ، لأن الرهبة من الاله على النحو العامى ليست عندهم الذين الصحيح ، لأن الرهبة من الاله على النحو العامى ليست عندهم التقوى الصحيحة .

# (ى) أثر الفلسفات الفديم فى الرواقية

يلاحظ كل من يلتى نظرة فاحصة على اللذهب الرواق أنه تأثر بكثير عما سبقه من النظريات الفلسفية المختلفة . فمن ذلك :

(١) تأثر القسم الطبيعي الرواق بهيرا كليت في نظرية وحدة الوجود موفى القول بأنه نشأ من النار وسيعود اليها ، وأن العناصر الثلاثة الأخيرة طيست إلا مظاهر لتغيرات النار التي لاتنقطع ، وأن الكون خاضع لقوانين الحركة الأزلية الخالدة .

 <sup>(</sup>۱) أنظر صفحتي ٣١٦ و٣١٧ من كِتِاب الاستاذ « بريمييه »

- (٢) ومن تلك الآثار القديمة على هذا الذهب تأثير « كراتيس السينيكي » الذي كان أستاذاً لزينون ، فانه واضح في الناحية الاخلاقية ، لأنه كان يقور في جفاف : أن الانسان مستقل ، وأن الحكيم هو من استطاع أن يستغنى عن كل من عداه .
- (٣) تأثير رجال « الأكاديمي » مثل « إكزينوكرات » الذي كان هو الآخر أستاذاً لزينون فترك في مذهبه الأخلاقي أثراً قويا وهو اعتبار الفضيلة أهم أركان السعادة ، وأن الخير والسعادة مترادفان ، وأن أسعد الناس هو الحكيم .
- (٤) ومن ذلك أيضاً تأثير المدرسة « الميجارية » الذى تطرق إلى « زينون » عن طريق صديقيه « ديودور » و « كرونوس ، وهو يظهر في الناحية المنطقية من مذهبه .

# الرواقية الوسطى

#### غمهبر

بعد موت «كريزيب » أخذ عدد من المتفلسفين الخافتين يتعاقبون على تزعم المدرسة الرواقية وجعل كل منهم يحدث فى المذهب القديم تغييراً كثر أو قل وظلت الحال على هذا المنوال إلى الثلث الأخير من القرن الثانى قبل المسيح حيث ظهر الفيلسوف النابه الذكر «پانيسيوس الرودى» ثم قنى على أثره من بعده « پوزيدونيوس الأپامى » ذانك الفيلسوفان اللذان كونا ما يعرف فى تاريخ الفلشفة باسم « الرواقية الوسطى » وهو مذهب مؤسس على مبادىء الرواقية الأولى بعد أن خذف منها مالم يرق مدنين الفيلسوفين وأدخل تعديل جوهرى على أكثر ما بقى منها بحيث أصبحت عده المدرسة أقل عبقافا وأدنى إلى المذاهب الفلسفية المرنة منها المدرسة أقل عبقافا وأدنى إلى المذاهب الفلسفية المرنة منها إلى الديانات الصلبة الجامدة . وهاك شيئاً من مستحدثات هذا المذهب المتوسط ولكن بعد موجز من حياة زعيميه الأولين :

# (۱) بانیسیوس

#### ۱ - میانه

ولد هذا الفيلسوف في جزيرة « رودس » في سنة ١٨٥ قبل السيح

ولما شب تلقى الفلسفة على « أنتياتير » و « ديوچين السيلوسي » وعلى الأخص «كارينارد » الذي كان أستاذه المنتقى . "

ولما بلغ من العمر أربعين سنة ذهب إلى « روما » وأقام بها وكان من أصدقائه فيها « أوليب » المؤرخ الشهير و « سيبيون إيميليان ، القائم العظيم وأخد يلق دووسا فلسفية على الشباب الروماني ، فأحدث فيه آثاراً هامة وترك له هناك تلاميذ نجبا مثل اكينتوس توبيرون » ابن شقيق « سيبيون » القائد السالف الذكر و « مؤسيوس تشيقولا » المشرع الكبير و « روتيليوس روفوس » الذي صار فيا بعد نائب قنصل آسيا المكبير و « روتيليوس روفوس » الذي صار فيا بعد نائب قنصل آسيا

ولقد كان « پانيسيوس » نبيلا سامئ الخلق الى درجة جعلت « سيسرون» فيا بعد يقول عنه . « إن نبله وجديته جعلاه جديراً بصداقة عظاء الرومان » وفي نفس السنة الأولى من سنى استقراره فى روما رافق صديقه القائد فى رحلته الى الشرق ، فأتاحت له هذه الرحلة فرصة رؤية البلاد المصرية وغيرها من بلاد الشرق .

وفى سنة ١٢٩ أى بعــد مقتل صديقه « سيبيون » ارتحل الى أتينــا حيث أسندت اليه رياسة المدرسة الرواقية فظل على رأس زعامتها حتى توفى فى سنة ١١٠

#### ٢ - مؤلفاته

كتب « پانيسيوس » كثيراً من الكتب ولكنها فقدت وقد اطلع « سيسرون » على هذه المؤلفات واستفاد منها واعتمد عليها في كتابته عن

1 22 3 4 8

الفلاسفة السابقين ، لأن « بانيسيوس » كتب عن أهم متأخري فلاسفة الإغريق كتلبات قيمة جديرة بالخلود.

أما مذهب فقد وصل الى «سپسرون » بوساطة كتابه المبنون بـ « الواجب » والذي يقول عنه « سيسرون » انه حوى عن الواجب مناقشات دقيقة مضبوطة .

#### ٣ - دعاية بانيسبوس للمذهب الروافي

يعد « بانيسيوس » صاحب الفضل الأكبر على هذا المذهب ، لأنه كان أول العاملين على ذيوعه في العالم . وفوق ذلك فقد صد عنه غارات الناقدين الذين كانوا قد حملوا عليه حملات قاسية بسبب آرائه في كيفية تكوين العالم وفي القضاء والقدر وماشا كل ذلك من آرائه في الطبيعة والأخلاق . فلما جاء « بانيسيوس » أفرغ جهده في تحليل العالم كا هو الآن على صورته الواقعية وهجر من مباديء زينون الشيء الكثير واستجدت آراء جديدة كانت سببا في جعل هذه المدرسة معقولة النظريات ، مقبولة آراء جديدة كانت سببا في جعل هذه المدرسة معقولة النظريات ، مقبولة الباديء . وهاك يعض ماجحده هذا الفيلسوف من المذهب القديم وبعض ما استجدئه فيه .

#### ٤ - اغتلافائه بع زيئوں

بدأ « پانیسیوس » آراءه فی المفه الرواقی بجحود منطق زیبون واعتباره أشواكا مدمیة وأحراشاً مهوشة لیس لها نتیجة إلا إغلاق الطریق .

أما القسم الطبيعي فقد ألغي منه نظرية النار البدائية والغائية ونظرية تعلق الأفلاك بحظوظ بني البشر وماترتب عليها من انتشار الكمانة والعرافة وأما القسم الالهي فقد دانه كله وحكم عليه بأنه ليس إلا ترترة فارغة ثم جزم بأن القدر ليس ضربة لازب تتمثل فيه هذه القسوة الوحشية على النحو الذي صورته الرواقية القديمة . وأعلن كذلك أن حظ النفس ينتهي بناتا عند فراقها الجسم . ولهذا شايقة صدور رأتي خلود النقس عن أفلاطون الذي كان يجيه ويجله ويتحمس للدفاع عنه في كل مكان ويدعوه تارة بأفلاطون الالهي ، وأخرى بالقديس ، وثالثة بالعالى ، ورابعة بالحكيم العظيم . فلما صدمه هذا الرأى الأفلاطون » لم يجد في وسعه إلا أن يجحد صدور كتاب « فيدون » عن « أفلاطون » لأن هذا الكتاب هو أصرح كتاب « فيدون » عن « أفلاطون » لأن هذا الكتاب هو أصرح كتاب أفلاطون في النص على خلود النفس .

ولعمل هذا الجحود وذلك التشكك قد جاءاه من تأثره بفلسفة-أُستاذه ﴿ كارنياد ﴾ المرتاب الذي سنعرض له عند ما ندرس الاكاديمي

أما آراؤه الايجابية التي استحدمها فيظهر أن أكثريتها المغالبلة تنحصر في قسم الاخلاق، وهي تتلخص في أن الطمع المفالي في الحكمة الغير العادية عبث محض، وأن الحكيم الحق هو الذي اتفق في حياته العملية مع الانعطافات الفطرية التي منحنه الطبيعة اياها عدلان الاتفاق مع الطبيعة هو في رأيه الحياة حسب منحها، وان هذه الطبيعة التي ينبغي البحث عن إرضائها هي طبيعة الفرد لا طبيعة المجتمع، ولكن ليس معني هذا أنه ينبغي أن نصادم طبيعة الهيئة

الاجتماعية ، كلا ، بل إننا ب مع احترامنا إياها + نستطيع أن نوضى ميولنا الشخصية .

وكذلك لاينبغى أن يفهم من كلمات: الميول والانعطافات والرغبات التي كثيراً ما يكررها « پانيسيوس » ذلك المعنى الوضيع الذي يرادف الاهواه والشهوات فهذه لم يخطر له على بال ، لأن النزعة الفردية الفطرية عنده تتجه دائما إلى السمو . وهو لهذا يقول: إن ضمير الفرد وكرامته كانسان ، لكفيلان بان يقفاه عند الحدود الفاصلة بين الخير والشر . يوضح وقد روى لنا « سيسرون » المثلين التاليين من أمثلته التي يوضح مها الفرق بين النزعة الحيوانية التي ينبغي أن لا تفهم من عباراته والنزعة الانسانية التي رمى اليها بجمله . قال ما معناه :

(١) إنه يوجد نوعان من الحروب: حرب لاتستعمل فيها إلا القوة وهي من خصائص الحيوانات ، وحرب تحترم فيها العهود والمواثيق، وهي من مميزات الانسان . (٢) إنه يوجد صنفان من الجمعيات: الجمعية الحيوانية ، وهي التي يسود فيها حكم الغريزة . والجمعية البشرية وهي التي يسود فيها حكم الغريزة . والجمعية البشرية وهي التي يسود فيها حكم الغريزة . والجمعية البشرية وهي التي يسود فيها حكم العريزة .

ومن هذا يفهم أن بانيسيوس لم يقصد جعل النزعة الحيوانية هي المقياس وإنما قصد النزعة الانسانية التي ليست إلا إعلاء الغريزة الحيوانية ونقلها إلى حالة متمدينة هي نفس الفضيلة ، لأن الغريزة البهيمية نفسها مشتملة على عناصر الفضيلة ولا ينقصها إلا الاعلاء الصادر عن فعل العقل . ولهذا كان الانسان مؤلفاً من شيئين هامين : إنعطاف فكرى وإعلاء لهذا الانعطاف فكرى وإعلاء لهذا الانعطاف بوساطة العقل .

### (ب) بوزید ونبوس

#### ١ - بيانر

ولد «پوزیدونیوس» فی مدینة « أپامی » فی سوریا فی سنة ۱۳۹ قبل السیح . ولما ترعرع ارتحل من بلاده الی أتینا . وهناك تلقی دروسا فی الفلسفة علی « پانیسیوس » ثم قام بعدة رحلات علی شاطیء البحر الاییض المتوسط فزار صقلیة و إسپانیا و تغلغل حتی المجیط . وهناك شاهد الله والجزر و أبدی عنهما میلاحظة قیمیة للمرة الأولی فی تاریخ العلم . وقد اشتهر فی حیاته المبطیة بصلته الوثیقة مع الرومان ولا سیا پومییه الذی کان بینه و بینه صداقة شخصیة متینة .

وفي سنة ١٠٤ استقر في جزيرة «رودس» وأسس فيها مدرسة فلسفية كان لها شأنها . وفي سنة ٨٦ بعثته حكومة «رودس» الى روما في مهمة سياسية . وفي سنة ٧٧ نزل «سيسرون» في «رودس» وأقام بها . وإذ ذاك تتلمذ على «يوزيد ونيوس» وأخيراً توفي سنة ٥١ .

#### ٢ - بو نفانه

كتب هذا الفيلسوف عددا كبيراً من المؤلفات في الفلسفة والرياضة والتاريخ والجغرافيا وفي كثير من العلوم الاخرى . وقد بلغت هذه المؤلفات من السعة والشمول حدا دفع معاصريه الى تشبيهها بكتب « أرسطو » ولكن هذه المؤلفات الهائلة قد فقدت جميعها ولم يبقى منها إلا أوصافها في

كتب المؤرخين . وللمد الضطررنا لان نعتمد في حكمنا على تعدا الفيلسوف وفي فهم مذهب على كتب . « سيسرون » و « جاليان » الطبيب و « سينيك » و « استرابون » الجغرافي و « پركلووس » الاسكندرى ولكن مؤلفات هؤلاء العلماء كلها قد غنيت بالجانب العلمي عنده أكثر من عنايتها بالجانب الفلمي .

وقد ترتب على هذا ان كانت نظرياته الفلسفية محل جدل ونقاش بين الباحثين المحدثين ، بل ان الخلاف بين هؤلاء الباحثين قد وصل الى حد أن زعم بعضهم أن « پوزيدونيوس » كان أولى طلائع مدرسة « الافلاطونية الحديثة » وقد ارتكن في هذا الزعم على أن رأيه في النفس يشبه رأى « الأفلاطونية الحديثة » قبل وجودها . ولكن هذا الزعم وفيا أرى \_ غير صحيح . ولو أن القائل به تأمل قليلا لتبين له أن رأى پوزيدونيوس » في النفس كان تقليداً لأفلاطون أكثر منه طليعة للافلاطونية الحديثة .

### ۳ - مزهبر

أَمَّا مَدُهَبِهِ فَلَمْ يَخْتَلَفَ كَثَيْرًا عَنْ مَدْهَبِ الرّواقية القديمة . فَي الطبيعة ظُل أُمينا لرَأَى زينون يُعتقد مُثله بأبدية القالم . وقد نبأنا « فيلون» الاسكندرى انه خرج على مذهب « زينون » وقور عدم تلاشى المؤجودات في النار . ولكن « ايبسيوس » المؤرخ نبأنا بعكس ذلك تماما وجزم بأنه كان على وفاق تام مع « زينون »

أما فَى الْأَلْمَيَاتَ فَقَدَ أَنْكُرُ وحدة الْآلَةُ وَالقَدْرُ وَالطَّبِيعَةُ الَّتِي قَالَ بَهَا زينون

وأعلن أن الاله غير القدر والطبيعة ، وأن القدر خاضع للاله . والطبيعة هي صلة هذا الخضوع ومظهره أو أن الاله هو الوحدة ، وأن القدر هو قوته البارزة في مظاهر متعددة .

### ٤ \_مستعرثانہ الاخلاقی: والام ماعی:

أما الآراء الاجتماعية والأخلاقية فقد جدد فيها تجديداً جلياً ، إذ أعلن بصدد الأولى أنه يقول بالتفريق العظيم بين بنى الانسان . فيصرح بأنه ليس فى مكنة الناس جميعا أن يكونوا حكاء ، وإنما الحكاء هم ملوك العصور الذهبية الذين يبتدعون الفنون والعلوم ويسنون القوانين وينشرون فوائد الفلسفة على العامة والجاهير ، ويحتفظون بلبابها وأسرارها لأنفسهم . وبناء على هذا يجب أن تمحى كلمة « المساواة العامة » الموجودة فى المذهب القديم .

أما بصدد الأخلاق ، فقد صرح بأن «كريزيپ » كان خاطئا ، إذ قرر فى الذهب القديم أن الهوى البشرى لاينشأ إلا من أمراض النفس ، إذ الصحيح أن سبب الهوى هو ان طبيعتنا تتكون من قوتين : إحداهما روح فوق طبيعية هائل فى طبيعتها الروح الالهية . والثانية قوة خبيثة حيوانية ملحدة محرومة من العقل . فاذا سادت الثانية الأولى وغلبتها على أمرها نشأ الهوى .

#### ٥ - آراؤه العلمية

اشتهر « پوزیدونیوس » بآرائه العامیة أكثر من اشتهاره بآرائه

الفلسفية كما أسلفنا . وقد كانت هده الشهرة عادلة ، لأنه قد عنى عناية عائقة بالفنون والعلوم وترك فيها منتجات لاتزال موضع الاجترام عند العلماء المحدثين . فن ذلك أنه كان أول من اكتشف نظرية الله والجزر وعزا سببها إلى القمر .

غير أنه - مع هذه العقلية العامية النادرة المثال - كان سريع التصديق إلى حد بعيد ، وقد نجم عن هذا أنه سجل فى كتبه للحيوان. والثبات خصائص خرافية لا يصدقها من له بالعلم أدنى إلمام .

## (ج) الروافية فى نظر العرب

تناول الشهرستاني المدرسة الرواقية فكتب عنها صورة مماثلة للصور التي أسلفنا لك منها بماذج حين عرضنا لتاليس و « أناكسيمين » و « أميدوكل » حيث عزا إلى هذه المدرسة كما عزا إلى أسلافها أنها قالت بالمبدع الأول الذي أبدع كل شيء ثم أبان رأيها في كيفية الابداع بمبارات لم تخطر لها معانيها على بال ، ولم تجر ألفاظها منها على لسان الم يخط قلم من أقلام زعائها جلة واحدة من هذا المقال الطويل الذي عنونه باسمها ثم رصعه بأسلوب تقديس هو إلى الاسلام أو إلى هذه العنارات : هذه العنارات :

قال الشهرستاني حكاء أهل الظال وهم «خووسيس» و « (ينون» عولها الخالص إن الباري الأول واحد محض هو هو وأبدع العقل والنفس مدفقة واحدة ثم أبدع ماتحتهما بتوسيظهما وفي قدر ما أبدعهما أبدعهما

جوهرين لايجوز عليهما أَلْدَثُور وْأَلْفَنَاء . » (أَأَ)

وقد عرض الاستاذ «سانتلانا» لهذا ألنض الذي ذكرناه آنَّهَا فَأَثْبَتُهُ فَى كَتَابِهِ ثُمَّ نَفَى نَسَبَتُهُ إِلَى الْمُدْرَسَةُ الرَوْاقِيةِ نَفْياً بَاتًا . وعَلَقَ عَلَى هـــــــــ النغي بما يلي : « والظاهر أن العرب لم يطالعوا كتبَّ أخل الرؤاق ٤-وإنمًا اقتبسواكلامهم من أقوال متقرقة وخدوها في كتب جالينوس. وكتب الاستكندر الافروديسي الفسر الشهير أكتب أرسطوطاليس وهو الناقضة لهم . ومن كتب فرقة الأطباء المعروفة بالروحانيين كانوا تمسكوا" بمذهب أصحاب الرواق في الفلسفة ، فكثيراً ما يذكرون أقوالهم » (٢)٠ على أن الحق يتظلب منا أن نعلن هنا أن الشهرسناني لم يحد عن الحقيقة في كل ماكتبه عن هذه الدرسة، وإنما قد مزج هذه الأرام الزائفة بشيء من الحق الذي ثبت تاريخيا في مذهب الرواقيين وإن كان. قد أحاطه بكثير من التجميل والتحسين اللذينلم يفكر أصحاب هذه الآراء في محاولتهما. فمن ذلك مثلا أنه ذكر آراءهم في النفس فروى لنا أنهم: « ذكروا أن للنفس جرمين : جرم من النار والهواء ، وجرم من الماء-والأرض. فالنفس متحدة بالجرم الذي من النار والهواء، والجرم الذي. من النار والهواء متحد بالجرم الذي من الماء والأرض. فالنفس تظهر أفاعيلها في ذلك الجرم » (٣)

ولا شك أن هذا القول يقرب من الحقيقة التي قورها الرواقيون. وأشرنا إليها فيا سلف، ولكن الشهرستاني أو مبتدع هذا النبأ قدعز عليه

<sup>(</sup>أ) أَنْظُرَ صَفْعَةً ٩ أَ مَن الْجَوْءَ الْنَاكَ مَنْ كَتَابَ ﴿ الْمَلَلُ وَالْمَمَّلُ ﴾ للشّهرَستائي ﴿ إِلَا اللّهِ الْمُلِّمُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّلْمُلّالِ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

أن يقول الرواقيون بجرمية الروح ، لأن الجرمية من خصائص اللادة .. فكيف يستساغ هذا الرأى منهم مع أن الأفلاطونية الحديثة تجزم بلامادية-لروح جزماً قاطعاً . وإذاً ، فلا مفر من التوفيق بينالقول بجرمية النفس الصادر عن الرواقية والقول بلا ماديتها البحتة الصادر عن الأفلاطونية الحديثة . وهــذا التوفيق لايتيسر إلا بالقول بأن جرم النفس لاطول له ولا عرض، إذ بهذا التمحل تنفي عن النفس ماديتها فيتفق رأى الرواقيين. مع رأى أولئك اللغرضين وإن ترتب على هذا ضياع الحق وإهانة التاريخ.. وإليك هذا التجميل المصطنع: قال الشهرستاني: « وذلك الجرم ليس له طول ولا عرض ولا قدر مكانى ، وباصـطلاحنا سميناه جسما ، وأفاعيل النفس فيها نيرة بهية . ومن الجسم إلى الجرم ينحدر النور والحسن والبهاء » (١) وأحسب أنك تذكر أن الرواقيـين قد قرروا أن ما ليس له طول وعرض وعمق لاوجود له . وإذاً ، فلا يمكن أن يصفوا جرم النفس بأنه-لاطول له ولا عرض ، وإلا لحكموا عليها بعدم الوجود .

<sup>(</sup>١) أَ نظر صفحة ٩٩ من الجزء التالث من كتاب الشهرستانى

## المدرسة الأيبيكورية

عهدر

لما كانت الطبيعة البشرية يعذبها الشك وينفصها الارتياب ، وكانت دأيما تصبو إلى الايمان والوقوف في البحث عن الحقيقة عند حد فاصل لاتتيسر لها السعادة والاطمئنان إلا به ، فقد فشلت الدرسة البيرونية في تحقيق السعادة فشلا تاماكا سنشير إلى ذلك عند الكلام عليها ، لأنها سلكت إليها وسيلة تناقض الفطرة الانسانية تمام الناقضة. وإذاً ، فالناس محتاجون إلى مدارس جديدة تحقق لهم تلك السعادة المنشودة التي مانبذوا فلسفة « أفلاطون » و « أرسطو » إلا ليصلوا إليها والتي أصبح بينها وبينهم من بعد الشقة أضعاف ما كان في عهد هذين الحكيمين ، فأسس فيلسوفان من فلاسفة العصر مدرستين تدعوان إلى نبذ الشك واعتناق التأكد والايواء إلى أحضان الاطمئنان . فأما الأول فهو « زينون » مؤسس اللدرسة الرواقية . وأما الثاني فهو « إيبيكور » مؤسس اللدرسة الايبيكورية وقد أسافنا الحديث عن اللدرسة الاولى وسنتناول هنا اللدرسة الثانية ونشرح الوسائل التي سلكتها للوصول إلى غايتها بعد أن نمر

**— 1,47**—

مسرعين بشيء من حياة مؤسِسها وأخلاقه

## (۱) شخصیة ابدیکور

il.

#### ۱ - مباتر

ولد « إيبيكور » في أتينا أو في « ساموس » سنة ٣٤١ قبل|لمسيح حوكان أبوه أستاذاً في إحدى الدارس الاغريقية . أما أمه فكانت ساحرة تذهب إلى المنازل لتلاوة الرقى والتعاويذ التي كان العرافون والمشعوذون يستعملونها في ذلك الحين لابراء الرضى وطؤد الارواح الشريرة من آأجسامهم. وكان « إيبيكور » وهو صبي يصحب أمه في هذه النازل مويرى كل ما تصنعه فيها ، ويشاهد بنفسه هــذا النهريج وذلك الاحتيال اللذين كانت تتقنهما للوصول إلى كسب المال . ويؤكد بعض مؤرخي الفلسفة أن دجل هذه الأم المحتالة كانله على فلسفةهذا الصبي أثر شديد ، فهو الذي بغضه في التدين وجمله على نبذ كل فكرة تتعلق بـ « ما وراه الطبيعة » لأن السحر جزء منه ، ولا نه شاهد منذ تعومة أظفاره كيف كانت أمه تكذب في هذه الناحية . ومهما يكن من الامر فقد تفرغ « إيبيكور » بكل قواه الدراسة الفلسفة من طليعة شبابه. وكان « بانفيل الافلاطونی » و « نوزیفان الدیموکریتی » أستاذین له فی أول عهده بالفلسفة . وقد تلقى بعض ثقافته فى « ساموس » والبعض الآخر فى أتينا حين ارتحل اليها حوالى سنة ٣٢٣ ولكن مقامه في هذه اللدينة الأخيرة لم يطل ، إذ لم يلبث أن غادرها الى « كولوفون » وفى سنة ٣٠٦ أى وهو فى الخامسة والثلاثين من عمره عاد إلى أتينا

فأسس المدرسة الايبيكورية في حديقته الجيلة التي اشتراها وبني فيها منزلهومدرسته وظل يدرس فيها طول حياته . وكان يقبل في هذه المدرسة
الشبان والشابات لا يفرق في ذلك بين طبقة وأخرى بل قد قيل : انهكان يقبل فيها العبيد على النحو الذي لم يكن مأفوقًا عند الاغزيق من قبل ...
ومن مشاهير تلاميده الذين كان لهم شأن فيها بعد : « هيرمارك » الذي خلفة على زياسة المدرسة فيها بعد . ومنهم أيضًا : « ميترودور » و يوليانوس » و « كولوتيس » و « إيدومينيه ».

وأخيراً توفى « ايبيكور » فى سنة ٧٧٠ قبل المسيح بعد أن مرض بالشلل مرضا قاسيا لا يكاد إنسان يقوى على احتاله ، ولتكنه كان أثناء وطأة المرض الثقيلة يقابل الآلام بشجاعة واحتال ، بل بهدو، وابتسام، وقد ترك بعد مؤته وصية مكتوبة أبانت لنها انه كان يضغ مستقبل مدرسته فى الدرجة الأولى من مشاغل حياته . وقد وصلت الينا هذه الوصية أو هذه الوثيقة التاريخية الهامة على يدى « ديوچين لا إرس » .

#### ٢ - أخلاقه

كان « ايبيكور » بشوش الوجه ، طُلق المحيا لا تكاد البسمة تفارق ثغره مهما تعاقبت على نفسه الحوادث وتوالت على قلبه مَعَاكسات الأيام . وَكَان لطيف النقاش ، حلو الحديث ، عنت النفكتة لا يخلو من شر ، فعلته هذه الخلال محبباً من جميع جلسائة ومَعازفة وْمَكنت له في قلوب أصدقائه وتلاميذه الى حد بعيد . وأكثر من ذلك كُله أنه كان شديد الوفاء لا صدقائه ، قوى التعلق بحبهم إلى درجة جعلته يضع الصداقة

عنى أعلى مرات الحياة حيث يقول ما نصه: « أن امتلاك الصداقة هو أم جميع ما تقديم الينا الحيكمة من سعادات الحياة ، بل إن هذه الناحية تنفوق النواحى الأخرى بدرجات عظيمة » . (١)

ومز أبرز الخصائص التي اشهر بها: حبه العميق للنفلسف ، دلك الحب الذي حجله يضرب عرض الأفق بقاعدى « أفلاطون » ... و « أرسطو » اللتين تجددان بد التفلسف بسن خاصة عند الشباب ، ... ويصرح بوجوب هدمها وبضرورة البد في التفلسف من سن مبكرة بوعدم الكف عنه حتى آخر الجياة . وهو في هذا يقول : « يجب على الشيخ علم ألشاب أن لا ينتئار الى وقت معين لكي يتفلسف كا يجب على الشيخ أن لا يتمب من أن يفلسف كذلك ، لانه فيا يتعلق بعناية الشخص جربية نفسه لا يصح مطلقا أن يقال : إن الوقت لم يحن بعد ، ولا إن الوقت قد فات ، لان من يقول : إن اوقت التفلسف لم يحل بعد أو إنه قد مضى ، يكون مثله مثل من يقول : إن ساعة اشتها السرور والسعادة لم تحن أو : قد انقضت » . (٢)

# ( یہ ) مصادرنا علی هذه المدربة

بنقسم مصادرنا عن هذه المدرسة إلى قسمين : القسم الاول هو ما سياه الباحثون بالمصادر الباشرة ، وهو ينحصر في مؤلفات « إيبيكور » خفسه ، والقسم الثاني هو المصادر الغير الباشرة وهو يتكون من مؤلفات

<sup>(</sup>١) أنظر الفكرة الثالثة والعشرين من مجموعة « اوزنير »

<sup>﴿ ﴿ ﴾</sup> أَ نَظَرَ فَرَدَ ٢٢ مِنِ الكِتَابِ الْعِياشِ مَنْ جِياةُ الْفِلَاسَفِةِ لَدَيُوجِينَ لِإِ إِرْسٍ مَ

المؤرخين الذين كتبوا عن هذا الذهب . فأما الصادر المباشرة فهي . (١) الرسائل الثلاث التي كتبها « إيبيكور » إلى ثلاثة رجال من أنصار مذهب كانوا مشتغلين بالتبشير به في بلاد أخرى . وتعرف هذه الرسائل في اصطلاح الايبيكوريين بالمناهج وتحتوي الرسالة الأولى على القسم الطبيعي من هذا المذهب . وتشتمل

. - (۲) مجموعتان من جوامع الكلم التي أوجز فيها « ايبيكور » آرامص ونظرياته في أفرع مذهبة المختلفة ...

الثانية على إيضاح قسم السماء والعالم . وتجمع الثالثـة آراء « ايبيكور ».

في الأخلاق .

وتحتوى الاولى من هاتين المجموعتين على أربعين فكرة جوهوية . والثانية على إحدى وثمانين فكرة وقد كشفت هذه المجموعة الاخيرة في سنة ١٨٨٨ . وقد نشر الاولى منهما العالم الألماني « أوزنير » .

هذا هو القدر الباقى من مؤلفات « ايبيكور » . وقد كتب غير ذلك كثيراً من المؤلفات فقدت كلما ولم يصل منها حتى الآن شيء الى أيدى المحدثين . ومن هذه الكتب كتابه الذي عنوانه ، « عن الطبيعة » والذي بلغت أجزاؤه سبعة وثلاثين جزءا . ومن ذلك أيضا : بضع رسائل في المنطق والأخلاق

أما القسم الشافى وهو المصادر الغير المباشرة فمنه (١) كتاب « لو كريس » الذى عالج فيه القسم الطبيعي من مذهب « البيكور » مستندا » في دراسته الى تما وصل اليه من النصوص الايبيكورية كما يقول . (٢) ،

شَّلْهُ اَنَّ مُتَفَرِقَةً وَصَلَّتُ البِنَا عَنْ طُرِّيقَ المؤرخين كَ « ديوچين » لا إرس، وأُمَنَالُه ...

# (ع) مذهب

#### ١ - أصول الجوهدية وآثاره .

لم يكن « إيبيكور » يطمع فيا طمع فيه « أفلاطون » و « أرسطو » من تاسيس الأنظمة السياسية أو خلق قواءد تسير عليها الحكومات أو تشريع الدساتير والقوانين ، بل لم يكن يفكر ألبتة في الوظن وعظمته ولا في الحكومة وسياستها ، وانما كان همه هو أن يخلص النفس البشرية مما يحيط بها من مخاوف « ما ورا الطبيعة » وأوهامه ، وأن يحقق لها ما يسميه بالحرية الأخلاقية .

ويتلخص الغرض الاول فى أن يتخلص الانسان من المحاوف الثلاثة: الخوف من الاكهة والخوف من الموت والخوف من الجحيم. وقد حدد الغرض الثانى بتحرير الانسان من الاخلاق الخرافية الثقيلة الاحمال فى رأيه. وعلى الجلة: فقد كانت فلسفته لا تنشغل إلا بالفرد على حدة به وكانت تنحصر فى الرمى الى إبادة أوهام العامة وخرافات الجماهير التى خضع لها بعض الفلاسفة عند وضع نظرياتهم فكبلوا بها أفراد بنى الانسان وضيقوا عليهم الخناق من كل جانب.

ولهذا أحبه كثير من الناس وبادروا إلى اعتناق مذهبه الذي رأوا فيه طلائع خلاصهم من الآلام والأوهام. وقد أطلقوا عليه لذلك اسم المنقذ

أو الخيلص وغالوا في الثناء عليه من أجل هذا الإنقاذ مغالاة شديدة، بل إن أحد هؤلاء المغالين وهو « لوكريس » قد رفعه الى مرتبة الآلمية معد موته بنحو ماثتي سنة حيث قال ما نصه: « إنه كان إلها ، ذلك الذي كان أول من اكتشفوا وسيلة الحياة التي يسمونها الآن بالحكمة ، ذلك الذي بوساطة فنه أنقذنا من عاصفة وأية عاصفة هي الان بالحكمة ، ذلك الذي بوساطة فنه أنقذنا من عاصفة وأية عاصفة هي اومن ليل ، وأي ليل هو الكي يثبت حياتنا في مقر هادي أعظم الهدوء ، ومنير أسطع النور » (١)

### ٢- تعريف الفليفة ومومنوعها وأفسامها

عرفت المدرسة الايبيكورية الفلسفة بأنها « النشاط العملى الذي يحقق السعادة في الحياة ». ولا ريب أن السعادة التي قصدت إليها مي اللذة كا سيتبين ذلك من خلال أجزاء مذهبها. وإذاً فموضوع الفلسفة عندها هو كل ماله مساس بتحقيق هذه اللذة من قريب أو من بعيد تحقيقا عمليا. وبهذا تكون هذه المدرسة قد دانت النظريات الفلسفية العالية ورمتها بأنها غير محبوبة وبعبارة أصرح تكون قد نزلت بالعقلية والخلقية والبشريتين من انسانيتهما الى حضيض الحيوانية الزرية .

ولكن هذا النزول بالفلسفة لم يمنعها من أن تقسمها الى المنطقيات . والطبيعيات والالهيات والنفسيات والاخلاقيات . وسنمر بكل واحد من . هذه الاقسام موضحين نظرياته ومبادئه ما استطعنا الى ذلك سبيلا .

<sup>(</sup>١) أنظر صفحه ٣٣٥ من الجزء الاول من كة ب بربهبيه .

يضع « إيبيكور » النطق على رأس أقسام فلسفته ، بل هو يعتبره مقدمة ضرورية لقسم الطبيعيات ، ولكن منطقه خاص به فلا هو مشتمل على القضايا العقلية المعقدة معنويا والبالغة حد الدقة كمنطق « أرسطو » ...ولا على الجدليات النظرية المغالبة لفظياً كمنطق « الرواقيين » وأنما كان عبارة عن قضاياً بديهية بسيطة ، مبنية كلها على الأجزاء المحسة فحسب. ولهذا كان منطقه مفهوما لدى جميع الناس وأقلهم مُعرفة واستنارة . وكان ذلك مقصوداً له لأنه كان يكتب للعامة والجماهير أكثر مما يكتب للخاصة . والثقفين . وكان يرى أن كل مافى الكون من حقائق هو مأأتى عن حطريق الحواس وحدها ، وأن الحواس حين تدرك الأشياء تتصل بها الصالا صحيحاً لايقوم دونه أى مانع . غير أن هذا الاتصال الذي بين الحواس والمدركات تارة يكون مباشراً كالذى بين حاستي الذوق واللمس أُوْمِدَرُكَاتُهُمَا ءُ وَأُخْرَى يَكُونَ بُواسِطَةً وَهُو مَابَيْنِ الْحُواسِ الثَّلَاثُ الأَخْرَى . ومدركاتها . وعلى أى الاحوال فهو اتصال مادى وجودى لاأثر فيه النظر ولا للفروض . وهـ نـه الواسطة الاتنبعث من الحواس ، وإعا هي يعتبعث من الأشياء المدركة وتمر في الهراء مكونة جسما وجوديا ، أحد الطرفيه يلامس الشيء المدرك، والطرف الثاني يلامس الحاسة المدركة. رِومن هذا الباس وحده يحدث الادراك ، ويحدث وجود الحقائق ملدي الانسان.

الأخرى مكونة من ذرات صغيرة . ويختلف امتدادها باختلاف ذراتها؟ وباختلاف الأجسام التي أنبعثت عنها وظروف اللدركات والحواس اللدركة ـــ وكذاك النصورات الداخلية التي يسميها الناس خياليـة هي على هذا النمط عاما : تنبعث درات من لأشياء الوجودية التي تدركها الحاسة الداخلية قبل الحواس الخارجية فيظن بعض الناس خطأ أنها لم توجد بعد ثم تتجه هـذه الذرات إلى الشخص الذى سيتخيل فتتغلغل إلى داخل ذاته. وهناك تلتقي بذرات أخرى فيحدث من هذا الاجتماع اتصال يشبه اتصال الحواس الخارجية بالمدركات . وعن هذا الاتصال ينجم الخيال ــ وإذاً . فكل إدراك داخلي أو خارجي راجع إلى الاحساس المادي. اللماس بوساطة أجسام مادية ولكن هـذه الصورة أحيانا تمتزج بذرات أخرى أجنبيـة أثناء مرورها فى طبقات الهواء إلى النفس فتتشوه ويراها الخيال أو الحلم على غير حقيقتها الوجودية كما نرى أحيانا في المنام أو فی الخیال صورة مخلوق أسطوری لاوجود له فی عالم الواقع علی صورته۔ التي تراه بها .

أما التذكرات فهى تحدث من استيلاء الدرات الداخلية على الخارجية عاذا فرت منها حدث النسيان . وعند ذلك تصبح النفس في حاجة إلى القيام بعمل آخر مستقر يعيد إلها تلك الذكرى الفقودة ، وذلك العمل هو قيام الذرات الداخلية بعملية استدعاء الدرات الخارجية ، فاذا وفقت إلى رغبتها بعثت الذكرى من جديد . وعقدار مايكون هذا التوفيق تكون المصورة الأولى .

للوصول إلى المعرفة عند هذه المدرسة أربع وسائل ، وهى : الهوى، والاحساس والشعور السلني والتأمل الذهني . وإليك تعريفات هـذه الوسائل وتفاصيلها :

المرفة ، لأن اللذة تبعثنا على التفكير فى سببها وتلهمنا ماهية معرفة هذا السبب . وكذلك الألم يدعونا إلى المتفكير في منبئيته وإلى البحث عن السبب . وكذلك الألم يدعونا إلى المتفكير في منبئيته وإلى البحث عن حقيقة علته . وهذا فضلا عن المعرفة التي تنجم عن الطباع ذكريات اللذات والاكم في نفوسنا انطباعا له على ثقافتنا نتائج غير قابلة المحجود .

وإذاً ، فالهوى بفرعيه طريق واضحة من طرق المعرفة .

٧ - الاحساس : هو حالة سلبية تحدث لنا على أثر طروء تغير من حال إلى حال ، وهو إحدى وسائل المرفة أيضا ، لا نه يحدونا إلى التنقيب عن العلة الايجابية التي عنها نشأ التغير الذي سبب هذا الاحساس، وهو وسيلة صادقه على شرط أن نبقيه في دائرته الطبيعية وهي السلبية المطلقة . أما إذا نقلناه منها إلى المرتبة الايجابية فقد عرضناه للخطأ . ومثال ذلك أننا حين نرى على بعد برجا مربعا يخيل الينا أنه مستدير . خاذا تركنا إحساسنا في حالته الطبيعية وهي السلبية حكمنا على البرج بأنه مستدير فحسب وكان حكمنا صحيحا إلى أن نقترب منه فنحكم بأنه مربع . مستدير فحسب وكان حكمنا صحيحا إلى أن نقترب منه فنحكم بأنه مربع . وأما إذا أخرجنا الاحساس عن فطرته كان حكمنا هكذا : إن البرج

مستدير ، وسيظل مستديراً حتى بعد اقترابنا منه . ومن هنا يقع الخطأ في الأحكام لأن التفكير المعلل إذ ذاك يشترك فيها . ونحن يجب أن تعترس من كل مأيشترك فيه التفكير المعلل من أحكام . وفوق ذلك فان الاحساس حينئذ يصبح ايجابيا ، ونحن قد اشترطنا في صدق الاحساس أن يكون سلبيا .

٣ — الشعور السلني: هو الصورة المطبوعة في الذهن من أثر المحسات، وهو وسيلة هامة من وسائل المعرفة. وذلك كأن ترى مثلا فرسا للمرة الأولى فتنطبع في ذهنك صورته ثم ترى بعد زمن حيوانا على بعد فتوحى إليك الصورة القديمة المطبوعة في ذهنك أن هذا الحيوان فرس. وبهذا اللايحاء وحده تصل إليك هذه الجزئية من المعرفة ولولاه لظلات في كل مرة ترى فيها هذا الحيوان جاهلا به حتى يعرفك معرف أنه فرس. وهذا الشعور السلني صادق دأما مادام مؤسسا على صورة تحققت عند أخذها سلامة الحواس وثبتت بعد هذا الأخذ صحة الموضع الذى سجلت فيه وهو الذا كرة.

وهذه الصورة عند الايبيكوريين مادية بحتة تسلك سبيلها الى موصعها من الذهن إما بوساطة الحواس ، وإما بوساطة ثقوب البدن الأخرى ولسنا نرى أنفسنا فى حاجة بازاء هذه المادية المغالية الى أن نعلن أن هذه المدرسة تدين بمذهب الاسية أو الاعتبارية إلى أبعد حدودها .

٤ — التأمل الذهني : هو عقلي محض مؤسس على النطق التجريبي
 ولا يتعلق بالحواس ، وهو آخر الوسائل .

مثال ذلك : أننا لا نستطيع أن ندرك الفراغ بحواسـنا ، ولكننا

يهب علينا أن نجزم بأن الفراغ موجود ، لأن الذي لا شك فيه هو أن الكون في حركة ، وإن الحركة مستحيلة مع عدم الفراغ . فهذا الحكم مؤسس على قضية منطقية ضرورية وإن كنا لا نستطيع أن نثبته بالحواس . والتأمل الذهني لا يقل عما سبقه من الوسائل صدقا وقربا من الصواب على شرط أن يكون أساسه أبسط القضايا المنطقية وأكثرها بداهة .

هذا كله من ناحية وسائل الموفة ، أما الأشياء التي تقع عليها المعرفة ، فهى تنقسم الى ثلاثة أقسام : الأول الحسات القريبة ، وهى كل ما نحسه عن قرب ونستطيع أن نجرى عليه التجربة متى شئنا . والعلم المتعلق بهذا القسم يقيني . والشاني المحسات البعيدة ، وهى كل ما نحسه ولا علك إجراء التجربة فيه لبعده عن متناول قدرتنا ، وذلك مثل الموجودات السماوية من : كواكب وأفلاك . والعلم المتعلق بهذا القسم ظنى لغيبة التجربة الضرورية لليقين عند هذه المدرسة . والقسم الثالث ما لا يحس بالحواس الخارجية ، وهو كل ما تسلك ذراته الى الروح سبيل المسام الجسمية لا سبيل الحواس فتتصل به الروح مباشرة لا عن طريق الاحساس الخاوجي كغيره . والعلم بهذا القسم يقيني .

#### ٤ - الطبيعيات

لا يوجد في رأى « إيبيكور » قوة عاقلة مسيرة للمالم كما رأى « أناجزاجور » ولا مبدع أنشأه كما رأى « أفلاطون » ولا مجرك يقوده كما قال « أرسطو » . وإنما الكون عنده عدد من الذرات التي لا تتناهى ولا ترى ولا تقبل الانقسام الفعلى ، والتي يتخلف بعضها عن

بعض شكلا وحجما واستعداداً . وهي سابحة في الفراغ العظيم يصطدم بعضها يبعض فتتكون من اصطدامها الكاثنات الحية كالانسان والحيوان .

#### حركة الزرات

لا تستمد الذرات التي يتألف منهـ أ الكُون حركتها من قوة خارجة عنها ، وإنما هي « ديناميكية » تنبعث من داخلها . وبعبارة أدق : الحركة جزء أساسي في الذرة لا ينفصل عنهـا ، ولا توجد هي بدونه ، وإنما تكون هذه الحركة أحيانا كامنة في الذرة فلا تظهر . وكما تتحرك الذرات تبعا لقانون الحركة « الديناميكي »كذلك تسقط الى أسفل خضوعا لمناموس الثقل أو لناموس التجاذب الطبيعي الموجود بينها ولا تعجذمها أية قوة أجنبية . وقد جر هــذا التعبير على « ايبيكور » اغتراضات وتهكمات كثيرة حتى أن خصومه كانوا توجهون إليه هــذا السؤال في شيء من السخرية : « حيث انك تقول : إن الفراغ لا يتناهى ، فهل يعقل أن يكون لما لا يتناهى أسفل وأعلى ? ». غير أن « إيبيكور » أجاب على هــذا السؤال بأنه لا يقصد الأعلى والأسفل بأجلى معانيهما ، وإنما يقصد الأعلى والأسفل النسبيين . ولا شك أنهما كافيان لتحقيق ناموس الثقــل والتجاذب اللذين يدفعان بالذرات إلى الهوى في نظام عمودي طبيعي متناسق كقطرات المطر . ولكي يتحقق خضوع الذرات لهـذا القانون الأخير فتتكون بتحققه اللوجودات المحسة يجب أن يبتعد بعضها أعيانا عن تلك الاعمدة السقوطية ، ولكن هنذا الابتعاد ينشأ دائما مرس هي تعرض للبعض دون البعض الآخر فيحدث التقاء الذرات ببعضها فيتكون

﴿ الجسم السكبير ، والفضل فى ذلك عائد الى هذه الفوضى ، إذ لو كان حناك نظام فى هذا الابتعاد عن الأعمدة لما وقع التعسيادم ، ولو انتنى المنتصادم لانتنى تألف الكاثات .

ومن الهملوم أن « الايبيكوريين » لم يستطيعوا التدليل على حمذه النظرية بأدلة محسوسة ، لأن الذرات وحركاتها وتحاذبها وكيفية تكون الأجسام منها غير مدركة بالحس . فليس في وسعهم إذاً ، إلا سلوك طريق التأمل الذهني المؤسس على التجربة ، وذلك مثل قولهم مثلا:

حيث اننا نشاهد أن الاجسام تنمو وتنحف، والأقشة تخلق فترق، والروائح تمتزج بالهواء ثم تدفيها قوة أخرى فتبعدها عن أمكنتها الاولى فكل ذلك يدل دلالة قاطعة على أن الاجسام مكونة من ذرات تجتمع على أن الاجسام أكونة من ذرات تجتمع على على أن الاجسام أو الجسم وصنع القاش، وشغل الرائحة المكان الذي يمكن أن تصل منه إلى أنوفنا ثم تتغرق في حالة بدا الجسم في النهم وصيرورة القاش في حالة الخلق، وانهزام أجسام الروائح أمام أجسام المواء وهلم حرا .

وعند « الايبيكوربين » ان الهوا، والبخار مكونان كذلك من ذرات عتاز بالحرية وعدم التقيد بالأعمدة . وعلى الجلة . فان وجود كل ما في الحكون وعدمه ليسا إلا اجتماع الذرات وتفككها فحسب وتبعا لاختلاف ظروف هذا الاجتماع وذلك التفرق تتبغير الموجودات . فليس جمود الكائنات الجامدة ولا سيلان السائلة إلا نتيجة لاختلاف ظروف اتصال مالذرات يعضها . . وفي أثناء تألف هذه الذرات تحدث من اجتماع بعضها مع البعض الآخر حقائق أخرى ثابتة مثل اللون والطعم والرائحة ، ولا مع البعض الآخر حقائق أخرى ثابتة مثل اللون والطعم والرائحة ، ولا

تزول إلا بزوال هذا الاجتماع الذي نشأت عنه هذه الحقائق. أما الوجود والعدم ، فهما مجازان لا أكثر ولا أقل والحياة ليست جديدة في الاجسام ولا طارئة عليها ، وإنما هي كامنة في كل ذرة حتى إذا ما توفرت لها ظروف البروز برزت ، وكل جسم يظهر ساكنا فان سكونه لا بخرج عن ظهور سطحي ، وإنما هو مشتمل على حركة واضطراب داخليين ،

وكان « ايبيكور » فى نظره الى الحكون لا يحب أن ينشغل بدراسة النظريات العامة ، ولا أن يتغلغل إلى الجزئيات والتفاصيل ، وإعاكان يريد أن يصل رأسا إلى أسباب الظواهر الطبيعية . وهو لهذا كان يسخر من الفلكين الذين كانوا يضطربون من كسوف الشمس وخسوف القمر ، ويعزون ذلك إلى تأثيرات الآلهة ، فكان يصرح بأنه ما دفعهم الى هذا الخوف الموهوم إلا جهلهم بمأتى هذه الظواهر وعللها الطبيعية ، ولو أنهم عرفوا ألم هذه العلل ، لنجوا من هذه المحاوف الخرافية ، فثلا علة كسوف الشمس فيا يرى هي إما تعرض القمر بينها وبين الأرض ، وإما قيام جسم آخر غير مرئى بين الشمس وبين الأرض ، وإما حركة انطفاء طبيعية تطوف بالشمس كايا وجدت علمها . وعلى أي الاحوال فلا توجد رابطة بين بالشمس كايا وجدت علمها . وعلى أي الاحوال فلا توجد رابطة بين الشمس وبين الآلمة .

وكان « إيبيكور » يوى \_ كما رأى أنا كسياندر من قبل \_ وجود عوالم كثيرة غير عالمنا هذا مؤلفة كلما من الدر الذى لا يتناهى ، وشاغلة بعض الخلاء الذى لا يتناهى . وكا يقول بما قال به معاصروه ومن سبقوهم من الفلاسفة والفلكيين من أن الأرض هى المركز الرئيسى للأفلاك في عالمنا هذا .

يرى « إيبيكور » أنه لاأثر في هذا العالم إلا للذر والفراغ والمصادفة ، وأن الانسان مهما نقب في هذا الكون فانه لن يعثر على أى أثر للآلهة ، وإذا ، فلا فائدة ألبتة في الآلهة ، لأن اجتماعات الذرات تبقى مادامت قابلة للبقاء ، فاذا اعمحت منها هذه القابلية بسبب ظرف من الظروف حدث التفكك حالا . ولهذا لم يكن عالمنا الحاضر إلا اجتماعا متينا لا يزال النجاح حليفه ، وأن العلة الوحيدة في وجود النظام في بعض الأشياء هي زوال عدم النظام من هذه الأشياء ، وهذا الزوال يقع من نفسه ،

وفوق ذلك ، فان دراسة الطبيعة وخواص الأجسام ومظاهر الكون وتتبع التاريخ البشرى لاتنتهى بنا – فى رأيه – إلى الآلهة كعلة لوجودنا ، بل لاتدلنا على أن لهم أية صلة بنا به

من خلال هذه التصريحات وأمثالها يظهر للباحث الالحاد جليا في تماليم هذه المدرسة ، ولكنه إذا درس النصوص الواردة في هذا الشأن من جهة ، ودقق النظر في بقية أجزاء المذهب من جهة أخرى تبين له أن « ايبيكور » يقول بضرورة وجود الآلهة ، لأن فكرة الالوهية موجودة في رؤوس الناس ، وأنت تذكر أن « إيبيكور » صرح في قسم المنطق بأن الخيال لاوجود له وبأن كل فكرة حقيقة ، وأن أية فكرة لم تخطر لصاحبها إلا عن طريق إحساس حقيق بوساطة الحاسة الداخلية ولو في حالة النوم ، ولا يمكن أن تنصل الحاسة إلا بما هو موجود فعلا

وإن لم تعترف الحواس الخارجية بوجوده . واذاً ، فالآلهة موجودون ، لأن الانسان فكر فيهم أو رآهم فى أحلامه ، ولكن هؤلاء الآلهة هم عنده عالم مؤلف من موجودات تختلف مع البشر فى مادتها ، لأنها مكونة من ذرات لطيفة شفافة ناعمة الملس . وكما يختلف الآلهة عن البشر فى المادة يختلفون عنهم فى أساليب الحياة فلا ينامون مثلهم ، لأن النوم قد تتخلله أحلام مزعجة ، والآلهة لا ينزعجون ولا يضطربون . وهم يأكلون من طعام خاص بهم ، لأن طعام البشر لا يتفق مع طبيعتهم ، وهم يتكلمون فيا يينهم باللغة الاغريقية ، إذ هى وحدها الجديرة بمقامهم .

وهؤلاء الآلهة عنده لاينشغلون بهذا العالم ألبتة ، ولايكلفونه بطقوس دينية ، ولا بأوامر اجتماعية ، ولايطلبون منه تضحيات وقرابين . وعلى الجلة لاصلة بينهم وبين هذا الكون ، وأنما هم يعيشون في الخلاء الذي بين العوالم سعداء مغتبطين لا ينغصون أنفسهم بآلام هذا العالم وأحزانه .

#### ٦- النفسي

لا يؤمن « إيبيكور » بأن هناك شيئا وراء الطبيعة يقال له النفس ، وإنما توجد في رأيه حياة فعلية تنشأ من اجتماع الذرات ، وهـذه الحياة مصحوبة في الانسان بروح طبيعية مادية تحل في الجسم ، تقوى بقوته وتضعف بضعفه وتهلك بهـلاكه ، غير أن الذرات التي تتألف منها هـذه الروح الانسانية ليست كثيفة خشنة كذرات الأجسام ، وإنما هي ذرات لطيفة ناعمة مستديرة دقيقة خفيفة وهي من أربعة عناصر مختلفة : النار والهواء والربح ، والعنصر الرابع يدعى بالجوهر المفكر وهذا العنصر الأخير هو

الذي يقود الحياة العقلية في الانسان . أما عنصر الهوا، فهو جوهر الهدو، فيه . وأما عنصر الربح فهو خيه . وأما عنصر النار فهو جوهر الشجاعة . وأما عنصر الربح فهو جوهر الخوف . وهذه الثلاثة الأول توجد في الانسان والحيوان . وأما الرابع فلا يوجد الا في الانسان وحده . وقد يتغلب عنصر من المناصر الثلاثة على الاثنين الأخرين في حيوان من الحيوانات ، فيظهر أثر هذا التغلب جليا في ذلك الحيوان كما تغلب عنصر النار في الأسد ، وعنصر الربح في الظبي ، وعنصر الهوا، في الثور . فكان الأول مثال الشجاعة ، والثاني مثال الجبن ، والثالث مثال الهدو، وصلة الروح بالجسم هي التي عكنها من أدا، مهمتها . وعندما تنعدم هذه الصلة تتحلل النفس وتتفرق ذراتها شذر مذر .

وعند « إيبيكور » أن ذرات العناصر الثلاثة التي يشترك فيها الحيوان مع الانسان منتشرة في جميع الفراغات الموجودة بين ذرات البدن . أما ذرات العنصر الرابع فمقرها الصدر .

### ٧ - الاخلاق

قدا فيا تقدم: ان ايبيكور قد سجل أخلاق مدرسته في إحدى الرسائل التي بعث بها الى أنصاره، والآن نقول: إن هذه الرسالة قد احتوت على اللبدأ الآتي وهو: إن غاية كل حي اللذة . وأوضح الأدلة على هذا أن الحيوان مدفوع بغريزته إلى تحصيل أكبر قدر ممكن من اللذة وإلى الفرار من الألم . ولما كانت طبيعة الانسان تشبه طبيعة الحيوان فقد وجب أن تكون اللذة مرمى الجميع وأن تكون محاولة إبعاد الانسان عن

هذه اللذة هي محاولة لاقصائه عن طبيعتة . وهذه المحاولة إما أن تفشل وإما أن تنتج شقاء هذا اللقصي عن غريزته . وفوق ذلك ، فإن الانسان لايصل إلى مرتبـة الحكمة الا بعد شعوره بالهدوء التام ، وهـذا الهدوم الخلو لايتيسر الا بتحقيق اللذتين السلبية التي هي عدم الاحساس بالألم في حالة السكون ، والايجابية التي هي الشعور بالسرور في حالة الحركة ، على هذا البدأ تأسست الأخلاق الايبيكورية وهو مبدأ جلى صريح في جعل اللذة الجسمية غاية الحياة ومرماها ، ولـكنه صريح أيضا في أن اللذة إذا وصلت إلى حـد إحداث اضـطراب في الجسم أو في الروح. انقلبت رذيلة . غير أن خصوم « إيبيكور » السيني النيـة قد اتخذوا من هذا التصريح مستندا لرميه في أخلاقه النظرية بأنه قال باللذة الحيوانية التي لاتقف عند حد ، وفي أخلاقه العملية بالدعارة والمجون ثم شنوا عليه الغارة وأحاطوه بسياج سميك من التهم والثالب . أما الخصوم النزهاء مثل « سينيك الرواقي » و « فرفريوس الاسكندري » وغيرهما فقد اعترفوا بأن « ايبيكور » كان في حياته العملية قنوعا فاضـلا ، بل أن هؤلام الخصوم قد دافعوا عن هذه الحياة العملية دفاعًا مجيدا .

وفى الحق أن التوفيق عسير بين حياة «ايبيكور » العملية التي يحدثنا عنها « سينيك » و « فرفريوس » وبين نظرياته الأخلاقية التي يقرر فيها بصريح العبارة أن اللذة التي يجعلها غاية الحياة هي اللذة الجسمية الخالصة التي يدعوها في غير حياء بلذة البطن ، وأن ماادعاه السيرينيون من اللذائذ الروحية وهم باطل ، وهو يؤيد هذا الرأى منهكما من خصومه أنصار اللذة

الروحية بقوله: « أنا لا أستطيع أن أدرك الخير إذا ألفيت من الحياة لذائد: الذوق والسمع والنظر والمتع الجنسية » (١). ومن ذلك قوله أيضا: « بدون شك يوجد سرور نفسي ، ولكن هذا السرور لا يكون أبداً الا من ذكريات ماضي اللذائد الجسمية ومستقبلها. وكذلك جميع المسرات التي يخيل الى الناس أنها نفسية خالصة ، هي كلها مادية أو راجعة الى نتيجة مادية. فمثلا لا يشعر الانسان في الصداقة بأى سرور إلا اذا تمثل في الصديق أنه يشبه تعهدا بالأمن أو نوعا من الضان ضد الألم (٢).

ومثل ذلك العدالة هي فضيلة ، لان عليها تبنى علاقات الناس التي بسبها يتمكنون من دفع المتاعب وجلب المسرات. والاعتدال فضيلة ، لأنه يقف اللذات عند الحد الذي اذا تعدته أنتجت ألما ، واذا وقفت عنده أحدثت سرورا» (٣). أو قوله :

ولهـذا هو يمقت كل تفكير في ماضى الآلام وكل تشاؤم يجر الى التفكير في المتوقع منها في المستقبل ويعده خروجا بالروح عن طبيعتها

ومما ينبغى أن يعرف فى مذهب « إيبيكور » هو انه كان يفضل اللذة الطويلة على القصيرة ، والكثيرة على القليلة والتى لا تكلف صاحبها تعبا قبلها ولا بعدها على التى تكلفه ، وهو لهذا أعلن أفضلية اللذة السلبية

<sup>(</sup>١) انظر فقرة ٦ من الكتاب العاشر من (حياة الفلاسفة ) لـ (ديوچين لاارس )

 <sup>(</sup>۲) أنظر صفحة ۳۵۷ من كتاب (الاستاذ « بربهبیه »
 (۳) أنظر صفحة ۹۷۰ من كتاب ( جانیه » و « سیاي »

على اللذة الايجابية التي كان السيرينيون يقولون سها . وفي ذلك يقول ما معناه : لكي نعرف الفرق بين اللذتين : السلبية والايجابية يجب أن ننظر الى الانسان قِبل أن تفسد المطامع فطرته ، فاننا نشاهد أنه لا يتطلع إلى شيء إلا إذا أحس بالحاجة اليه، فإذا انتهت حاجته كف عنه واكتنى باللذة السلبية . فالطفل مثلا إذا شعر بالجوع والعطش طلب الطعام والشراب . وأذا انقطع الجوع والعطش عاد الي سعادته الهادئة التي تفوق لحظاتها في اللذة لحظات الأكل والشرب نفسها ، لانها خالمة من الهياج الذي يصحب حَمَّا اللَّذَةُ الايجابية . وهذه النظرة الى الطفل تعلمنا أن أعلى درجات اللذة التي حددتها الطبيعـة هي إباده الألم لا أكثر ولا أقل. فشلا وسائل إِزَالَةً أَلَمُ الْجُوعَ قَدْ تَخْتَلُفَ كَشَيْراً ، ولكن الذي لا يختلف أبداً هو أن اللذة ستبقى دائمًا منحصرة في إزالة ألم الجوع . وإذا تقرر ذلك استطعنا أن نحدد درجات اللذات ، مستضيئين في هــذا التحديد بذلك. النبراس الذي وضعته الطبيعة وهو جعل زوال الآلم مثلا أعلى للذة . وهذه اللذات تنقسم إلى ثلاثة أقسام : الأولى اللذائد الطبيعيــة المضرورية وهي الأكل والشرب والنوم .

الثانى اللذائد الطبيعية الكيالمية ، مثل الأطعمة الفياخرة والشروبات اللذيذة والمتع الجنسية والزواج والأبناء وما شاكل ذلك .

الثالث اللذائد التي ليست طبيعية ولا ضرورية كاذة المجد والشهرة والغنى . والفيلسوف يستطيع أن يكتنى بالأول فقط ، لأن كسرة خبز وجرعة ماء تجعلانه يقاسم « زوس » سعادته وهناءه . أما القسمان : الثانى والثالث فهما جديران بأن يجرأ عليه الاضطراب . ولهذا يحسن أن يتخلى عنهما بتاتا .

ولسنا ندرى ما هو السلوك العملى الذي سلكه « اببيكور » بازا القسم الشانى من اللذائد . أما القسم الشالث فنحن نعلم عن طريق « سينيك » و « فرفريوس » كا أسلفنا أنه كان قنوعا وأنه لم يحاول المغنى في حياته قط ، وأنه كان يعاف الناصب الحكومية على اختلاف ألوانها وأنه كان يعلل هذه الخطة بأن المناصب تحدث حما اضطراب المهفس من جهة ، وتلجى وصاحبها الى ارتكاب جريمة النفاق في إرضا الرؤساء والجاهير من جهة أخرى . وهو في هذا يقول : « إن من الرؤساء والجاهير من جهة أخرى . وهو في هذا يقول : « إن من حسن حظى أن لم أختلط يوما باضطرابات الحكومة وأن لم أحاول قط أن أرضى الشعب ، لان الشعب لا يفهم ما أعرف ولا يتفق معى فيه ، ولا أيضا أجهل ما يتلاءم معه » . (١)

وقد احتفظ « ايبيكور » بهذه السعادة في نفسه حتى مات بالرغم من ألم العلة المبرح الذي عاناه زمنا طويلا من حياته ، لانه كان يعنقد أن الانسان لا يجدر باسم الحكيم إلا إذا جاهد عمليا ضد الامراض والآلام والمتاعب القاسية . وكان أثناء هذا الجهاد مغتبطا سعيداً . أما أولئك المتشائمون المحزونون الذين يتمنون الخلاص من الحياة لما فيها من شقاء وتنغيص ، فهم في رأيه لا يرتفعون درجة واحدة على أولئك الموسوسين من العامة والجهلاء الذين يشقون أنفسهم بالخوف من عذاب جسماني خرافي فياً يسمونه بالعالم الآخر ، تلك الخرافات التي أبطلتها نظرية الذرات عام الابطال .

<sup>(</sup>۱) انظر صفحة ۹۷۰ من كتاب ( جانيه ) و ( سياى )

من كل ما تقدم يتبين أن آراء « إيبيكور » في الأخلاق النظرية مسفة وضيعة ترمى إلى إنزال الانسان من عرش إنسانيته إلى مستوى الأنمام فتعتبر المثل الأعلى للحيوان مثلا أعلى للانسان ، وتجزم بأن ما كان غاية للأول ، وجب أن يكون غاية للثاني ، وهذا منتهى الضعة والابتذال ولكن قوما من القدماء والمحدثين الأوروبيين قد دافعوا عن إيبيكور دَفَاعًا وَاهْنَا مَتَخَاذُلًا ، فَعَزُوا إِلَيْهِ أَنْهُ كَانَ يَقَدُمُ اللَّذَةُ الرَّوحِيةُ عَلَى اللَّذَة الجسمية . وقد اندفع وراء أولئك الغربيين بعض المصريين فنسبوا إلى « إيبيكور » تقديم اللذة الروحيـة على اللذة الجسمية . ولو أن هؤلاء وأولئك تأملوا قليلا في الجزئيات الأخرى من اللذهب ورأوا هذه المادية التي تكتنفه مرس أوله إلى آخره : في الألوهية والنفس ووسائل المعرفة موالمنطق ، لجزموا بأنهم حين يعزون الروحية إلى « إيبيكور » إنما يسيرون في طريق لا يتفق مع المنطق في شيء .

## ٨ - نأثر الايبيكورية ما فعلها مه المرارسي

إن أهم ما يلاحظه دارس فلسفة « إيبيكور » أولا هو أثر « ديموكريت » الواضح فيها ، لأن « إيبيكور » بنى فلسفته كلها على أساس نظريتى « النر والفراغ » الماديتين اللتين هما العنصرات الجوهريان لمذهب « ديموكريت » . وتعرف نظرية الذرات هذه بنظرية الدوالم الكروية « لاتناهى ، وهي تؤدى إلى نبذ القول بخلق الآلهة للكون وتأثيرهم فيه ، وهذا التأثير جاء للمدرسة الايبيكورية عن طريق « نوزيفأن » فيه ، وهذا التأثير جاء للمدرسة الايبيكورية عن طريق « نوزيفأن » تأميذ « ديموكريت » وأستاذ « إيبيكور » .

## المدرسة البيرونيه

تمهير

لما احتسام الخلاف بين المذاهب الفلسفية وبلغ التناقض أشهده بين المدارس: فأخذ أشياع السوفسطائيين يجزمون بأنه لاوجود إلا للحقيقة الاعتبارية ، وهب أتباع « سقراط » يجاهرون بوجود الحقيقة المطلقة ، وجعل تلاميذ « أفلاطون » يتشيعون لنظرية « المثل » وأتباع «أرسطو» يبهاجمونها في شيء من العنف ، وهذا فضلا عن تناقض المدارس الاخرى مثل: « الميجارية » و « السينيكية » و « السيرينائية » وغيرها .

لا ظهرت هذه المدارس كليها وأخذت أمكنتها تجت الشمس ، زاد الارتباك وعم القلق وشحل جميع النفوس اضطراب لامصدر له إلا هذه المتناقضات المزعجة ، فشعر جماعة من المفكرين بالحاجة الشديدة إلى الراحة والهدو، وآمنوا بأن الوسيلة الوحيدة للفوز بهما هي نبذ كل تعاليم هذه المدارس من غير استثناء ، وإحلال الارتباب المطلق محلها . وعلى هذا الأساس نشأت المدارس الارتبابية ، وأهما المدرستان : « البيرونية » و « الأكاديمي الحديثة » .

وإذا فتشنا عن العنصر الأول لهذه الارتيابية في بلاد الاغريق وجدناه أقدم من « پيرون » ، بل يصرح بعض مؤرخي الفلسفة أنه خرج من مدرسة « أفلاطون » وإن كان لم يبلغ هذا القدر من الاستفحال الجزء الثاني — ٢٠٩ — (م ١٤ ـ الفلسفة الاغريقية)

إلا على يد « پيرون » بعد زيارته للبلاد الهندية واصطحابه رجال الدين. فيها كما سنشير إلى ذلك ، لأن « أرسيزيلاس » – وهو أحد تلاميذ مدرسة أفلاطون – هو مؤسس « الأكاديمي الحديثة » التي كان للمذهب الارتيابي فيها شأن عظيم .

ومهما يكن من الأمر فان اللمرسة « البيرونية ، هي أهم المـدارسي الارتيابية على الاطلاق ، وهاك موجزاً عنهـا :

## (۱) میاهٔ بید ون

لايكاد تاريخ الفلسفة يعرف شيئا يذكر عن حياة « پيرون » الفيلسوف الارتيابي الشهير بالرغم من إنه كان معاصراً لأرسطو ولزينون وإيبيكور . والسبب في ذلك راجع إلى أنه لم يكتب شيئا من المؤلفات. ولولا « ديوچين لاإرس ، و « أوزيب » اللذات كتبا عنه معتمد من على تلميذه « تيمون » لما عرفنا عنه شيئا حقيقيا ، لأنه قد نسج حوله كثير من الخرافات ونسبت اليه آراء لم تدر له بخلد . وقد "كتب عنه « أنتيجون الكاريستي » كتابا حوى - فيما يظهر - كثيرًا من المنتحلات . ولهذا يجب الاحتياط منه . وعلى أى الأحوال فكل مانعرفه عنه هو أنه ولد حوالى سنة ٣٦٥ وأنه رافق الاسكندر الأكبر في حملته فى آسـيا وأنه سافر إلى بلاد الهنـد واختلط هناك بالكهان ورجال الدس. والفلاسفة فتأثر بارتيابهم المغالى وبعدم أكتراثهم بمـا فى هذه الحياة ، وأنهـ عين كاهنا في « إيليا » مسقط رأسه ، وأنه ذهب إلى « أتينا » في. سنة ٣٣٦ ونال فيها شرف الاستمتاع بالحقوق الوطنية وظل بها حتى توفي، حوالي سنة ٢٧٠ .

# (ب) مذهب

#### ۱ ـ أساساه الجوهرياں

وصل إلينا مذهب هذا الفيلموف واضحا لالبس فيه ولاغموض على يد تلميذه « تيمون » كما وصل إلينا تاريخ حياته . ويلخص هذا الذهب فى المبدأين الاتيين :

#### الميرأ الاول

إن سلوك طريق الطبيعة وخواصها لحل مشكلة الوجود غير مجد ألبتة ، وإن أوضح الأدلة على عدم إجدائه هو أن جميع الفلاسفة السابقين لم يصلوا إلى قولة فاصلة في هذه الشكلة التي لاتزال كا كانت منذ الأزل على أتم ماتكون من الغموض . ولهذا بجب هجره إلى طريق آخر مفيد . وفي هذا يقول عنه تلميذه « تيمون » مانصه « كيف ياپيرون وجدت وسيلة التخلص من غرور أفكار السوفسطائيين وتحطيم سلاسل الأخطاء ? لست أنت الذي تشغل نفسك بالبحث عن أي نوع من الهواء ذلك الذي يحوط « إغريقا » ولا بالسؤال عن من أين أتت الأشياء ، والى أين تنتهي » (١) ولاريب أن هذا النص يثبت في وضوح أن « پيرون » قد هجر كل الوسائل السائلة التي استخدمها الفلاسفة من قبله لحل عقدة الكون ، وأن هذه الخطة كانت مأتي رفعته في نظر هذا التلميذ .

<sup>(</sup>١) أيظر فقرة ١٤ من الكتاب التاسع من حياة الفلاسفة لديوچين لا ارس

من شاء أن يكون سعيداً فعليه أن يحيط علماً بالنقط الثلاث الآتية : (١) النظر إلى الاشياء الموجودة فى الكون . (٢) معرفة أى التصرفات يجب أن نتبع نحو هذه الأشياء (٣) معرفة نتائج هذه النصرفات .

ويشرج «پيرون» النقطة الأولى فيقرر أنه «لايوجد بين الكائنات أى فرق ثابت يميز بعضها عن بعض، وأن انفعالاتنا وأحكامنا على الأشياء نفسها يجب لهذا أن لا توصف لابصحة ولا يبطلان، لأن ماهيات الأشياء نفسها غير ثابتة ولا محققة الوجود.

وفى الواقع أننا لا نستطيع أن نعرف شيئًا عن طبائع الأشياء ، وإلا فمن أين تأتينا هذه المهرفة ? أمن الجواس، وهي التي تكشف ثنا الاشياء على ما تظهر عليه ، لاعلى ما هي عليه في ذاتها ? أمن العقل ، وهو الذي في أخص خصائصه وأقوى سلطانه (أي في الناجية الاخلاقية) لا يعتمد إلا على العرف والعادات ? » (١)

ويلخص « پيرون » النقطة الثانية فى العبارة الآتية : يجب أن لانؤمن بشيء ألبتة وأن لايكون عندنا ميل الى أى شيء ، بل أن لا تكون لدينا فكرة مجددة نحو أى موجود أو معدوم فى هذا الكون ويجب أن نضع فصب أعيننا هذه العبارات الثلاث :

(١) « لاشئ في الكون مستمتع بمرتبة الوجود أكثر من استمتاعه بمرتبة العدم ».

<sup>(</sup>١) أنظر فقرة ٦١ من الـكتاب التاسع من كتاب «حياةالفلاسفة» لـ «ديوچينلاارس»

يقصد ﴿ پيرون ﴾ بهذه العبارة أن يعلن أن جميع الا يجابيات والسلبيات مستوية في نظر العقل العارف ، وأن الحكيم حقا هو الذي يجب أن لا يحكم لأحدها بوجود ولا للآخر بعدم ، لأن هذه الأحكام بالوجودية أو بالعدمية إنما هي خصائص العامة والجماهير السطحية التي تندفع وراء حواسها وانفعالاتها فتقرر في سرعة وسهولة أن هذا موجود وذاك محدوم . أما الفيلسوف فهو الذي يعرف الأشياء معرفة حكيمة . ومعرفته إياها تستدعي اعتباره إياها في مرتبة واحدة بالنسبة الى الوجود والعدم .

(۲) « إن كل شيء موجود ومعدوم في آن واحد » .

يريد أن يقرر في هذه العبارة أن يكون الشيء موجوداً ومعدوماً في.

آن واحد إذا اختلف المعتبران له ، بل إذا اختلفت ظروف المعتبر الواحد وانفعالاته أو غير اعتباره ، فان العدم يصير وجوداً ، أو الوجود يصير عدما أسرع من ضربة الصاعقة . وفي الحق أنه لم يكن هناك وجود فتحول الى عدم ، ولا عدم فتحول إلى وجود ، وإنما هي نظرات سطحية إلى أشياء لا حقائق لها ولا مهايا .

(٣) « لا موجود ولا معدوم فى هذا الكون »

معنى هذه الجملة الأخيرة واضح مما تقدم وهو أن لا موجود ولا معدوم فى ذاته أى وجوداً مطلقاً أو عدماً مطلقاً ، وإنما هى اعتبارات كاتقدم . وبهذا الرأى تقترب المدرسة الهيرونية بعض الاقتراب من المدرسة السوفسطائية . ولعل هذا القرب هو الذى خدع التراجمة العرب ودفعهم إلى عد المدرسة « اللا أدرية » ضمن فرق السوفسطائية وقد أبنا خطأ هذا الرأى ورددنا عليه فى موضعه .

أما النقطة الثالثة وهي معرفة نتيجة ما يشير به پيرون مرخ هذه التصرفات

فيوجزها هذا الفيلسوف في قوله: « إن هذا السلوك ينتج نتيجة حتمية مجزوما بها ، وهي هدو النفس واطمئنانها » . وإذا ، فمدرسة پيرون مدرسة سدكت وهدو قبل كل شيء ، وهذه هي روح العصر كله إلا أن كل مدرسة سلكت إلى هذه الغاية وسيلة تباين وسائل المدارس الاخرى كا أسلفنا ، ف « پيرون » مثلا لما رأى معاصريه ينسبون سعادتهم وشقاءهم الى تأثيرات الأشياء الموهومة التي تحيط بهم من : غنى وفقر وصحة ومرض ، صرح بان هذه الأشياء ليست فاقدة التأثير فيهم فحسب ، بل هي وهمية لا توصف بوجود ولا بعدم . وعلى الجملة قد أعلن پيرون أنه يجب وقف الاحكام على كل شيء معلقة في جو الريبة دون بت فيها بأى حال ، لأن العدم والوجود ، والموت والحياة ، والفقر والغني ، والمرض والصحة ، والضعف والقوة عنده متساوية لا فرق بينها مطلقا . وعدم الاكتراث بها جميعها هو الطريق الوحيد الموصل الى السعادة .

#### ٣ - نظرية المعرفة

تتلخص العرفة عند « پيرون » فى أن يصل الانسان الى المرتبة التي يعرف فيها أن جميع الموجودات غير قابلة بطبعها للمعرفة ، وبالتالى الى معرفة أن المعرفة مستحيلة وأن السبب فى هذه الاستحالة ليس نقص قوانا وملكاتنا وإنما هو عدم إمكان موضوعية الأشياء للعلم . أما وسائل هذه المعرفة عندها فتنحصر فى التخلى عن كل جدل ونقاش ، بل عن كل محاولة يمكن أن يرمى من ورائها الى ما يسميه السطحيون باكتشاف الحقائق . وإذاً ، فجميع الذين اشتغلوا ويشتغلون بالجدل طمعا فى كشف شىء من وإنا مراد الكون هم بسطاء سذج ولو أنهم عرفوا ، لما حاولوا المعرفة .

غير أنه ينبغى لنا أن نبين هنا أن التخلى عن المعرفة الذي يقول به « پيرون » ليس هو تخلى العلماء بعد أن يصلوا الى درجة الاقتناع بأن المعرفة غير ممكنة ، وهي عند « پيرون » أسمى درجات المعرفة الانسانية . وهناك فرق بين انصراف العالم عرف كشف الحقيقة بعد اقتناءه باستحالتها ، وانصراف الجاهل عن المعرفة لعدم تقديره قيمتها أو لعدم قدرته على البدء في البحث .

## ٣ - التنائج العملية لمذهب ببرول

لما أعلن « ييرون » نظريته عن وجوب الريبة في كل شي. وتعليق الأحكام في جو من الشك النام واللا أدرية المغالية لم يعتنقها من معاصريه إلا عدد ضئيل ، فزاد ذلك في تشاؤمه ونقمته على الجماهير واحتقاره إياها إلى حد أن كان يصرح بأنهـا مصابة بما يسمى بالجنون العام أو يعلن أن قيمة الهيئة الاجتماعيــة لا تتجاوز قيمة ورقة شجرة تدىرها العاصفة يمينــا ـُـوشَمَالًا أو يشبه بني الانسان تارة بالنحل ، وأخرى بالنمل ، وثالتة بالطيور مبالغة في إهانتهم والحط من شأنهم. وكان على الخصوص يلح إلحاحا شديداً في التشهير بكل ما يظهر جهل بني الانسان وأخطاءهم وطفولتهم وعدولهم ·اليوم عما آمنوا به أمس ، واقتناءهم في الحاضر ببطلان ما اقتنعوا بصحته في الماضي وغير ذلك مما يدل على صغر قيمة الانسان وضعف مكانته فأصبح .بسبب هـنه الخطة من أعداء الجمية البشرية الذمن لا يدخرون وسعا في احتقارها وتجنبها بقدر الستطاع ه

# أريســتون

# (۱) حيانه وفلسفته النظرية

لا يعرف التاريخ عن مولد هذا الفيلسوف وحياته الهاصة أكثر من أنه ولد فى جزيرة «كيو» وأنه كان تلميذا لـ «زينون الرواقى» وكان فى طليعة شبابه يعتنق مذهبه ثم تتلمذ على « يوليمون الأكاديمي » وأنه هجر الله الرواقى » واعتنق الارتياب ولا يعرف متى ولد ولا متى توفى :

أما مذهبه فقد وصل إلينا عن طريق « أوزيب » و « جاليان الطبيب » و « بلوتارك » و « سيسرون » . وهاك تلخيص هذا المذهب :

بدأ «أريستون» مذهبه باعلان احتقار الجدل النظرى وصرح بأنه عبث لا يصح أن ينشغل به عاقل وكذلك أعلن احتقار الطبيعة ودراستها واتخاذها طريقا لكشف أسرار الكون لثلاثة أسباب: الاول انها غير موثوقة النتائج، وآية ذلك اختلاف علماء الطبيعة وتناقضهم في نفى الحركة وإثباتها وفي تناهى العالم ولا تناهيه، وغير ذلك نما يدل على عدم اليقين في نتائج الدواسات الطبيعية . الثانى ان دراستها عبث ، لأنها لا تقدم الى الانسان أية فائدة في حياته العملية ، ولا تلهمه أية فضيلة من الفضائل الأخلاقية . الثالث انها آثمة ، لان نتيجتها إما أن تنتهى الى جحود الآلمة

وإما إلى استبدالهم بمجردات غير مفهومة مثل « اللا محدود » و « اللاموجود »· وما شاكل ذلك .

ومن هذا ينضح ان <sup>و</sup> أريستون <sup>»</sup> لم يكن يجحد الألوهية ، وأما ما وجهه إلى الآلهة من مهاجمات كقوله : <sup>«</sup> أنا لا أدرى على أية صورة توجد الاكهة ، ولا أعرف ما اذا كانوا كائنات حية أو فاقدة الشمور <sup>»</sup> . فلم يكن يقصد به الألوهية في ذاتها بل كان يقصد مهاجمة الرواقية التي كانت تحل الاله في النار حينا ، وتعرفه بأنه النار الفنانة حينا آخر .

كانت غاية « أريستون » إذاً ، هى أن لا ينشخل الانسان بالطبيعة ولا بالجدل ولا بالبحث عما يلى هذه الحياة وأن ينفصل من جميع الموجودات وأن المثل الأعلى عنده هو الوصول الى نهاية عدم الاكتراث

# ( س ) الاخلاق عنده

كان « أريستون » أخلاقيا أكثر منه فيلسوفا نظريا ، لان آراءه النظرية هدم لابناء . أما مذهبه الأخلاقي فهو مكون من الهدم والبناء معا . ويتلخص هذا المذهب الاخلاقي في ثلاث نقط نقد فيها الرواقيين ، وبني رأيه فيها على أساس هذا النقد . فالأولى هي نقطة توحيد الفضيلة التي بدأها بنقد نظرية التعدد في الفضائل ، فصرح بأنه لا توجد فضائل متعددة ، وإنما توجد فضيلة واحدة وهي معرفة خيرات الأشياء وشرورها . فاذا محققت هذه المعرفة لدى الانسان فهو فاضل . أما تلك الاسهاء المختلفة كالحكمة والشجاعة والعدالة والاعتدال ، فهي ليست إلا نواحي لهذه الفضيلة المتقدمة غاية ما هناك أنه حين يتعلق الامر بعمل الخير واجتناب الشر يسمى ذلك

حكمة ، وحين يتعلق باستعال الاقدام وتجنب الاحجام يدعى ذلك شجاعة وحين يتعلق بتوزيع كل نصيب على من يستحقه يسمى ذلك عدالة وهلم جرا . فمن غير شك أن الذى يحرز الفضيلة التى أسلفناها يتصف بجميع مسميات هذه الاسهاء من غير استثناء

والنقطة الثانية تتلخص في نقد توزيع الواجبات الأخلاقية العملية توزيعا لايتناهي كما فعل الرواقيون فصوروا واجب الانسان نحو نفسه ونحو أولاده ونحو أبويه ، ثم فرعوا من ذلك فروعا لا تندرج تحت حصر ، ففرقوا بين واجب الابن نحو الأب الذي له أولاد آخرون ، وواجبه نحو الأب الذي ليس له ابن غيره ، كما فرقوا بين واجب الزوج نحو نوجته التي يتزوجها أيما ، ونحو نوجته التي يتزوجها أيما ، ونحو زوجته التي يتزوجها أيما ، ونحو نوجته الفقيرة والغنية وهكذا بلا نهاية ، فهاجم « أريستون » هذه النظرية مهاجمة عنيفة وقرر أن من يقولون بها ليسوا منظمي الرؤوس ، وأن الحكيم المعتدل يجب أن يحصر الواجبات الأخلاقية ويحددها تحديداً وأن لا يتركها بحراً بلا شاطئ كما فعل الرواقيون .

أما النقطة الثالثة فتتلخص فى أن الرواقيين قرروا أن الصحة والغنى والسرور أفضل من المرض والفقر والألم وإن كانت الصفات الثلاث الأول ليست خيرات فى ذاتها . فلما جاء « أريستون » قرر أن هذا تناقض من جانب الرواقيين ، لأنهم ماداموا لايعتبرونها خيرات فهم غير منطقيين فى تفضيلها على أضدادها ، لأنه لايفضل على ضده إلا الخير فى ذاته .

\* **G**\* <sup>\*</sup>

بعد أن توفى «أفلاطون» ترأس على الأكاديمي جماعة من تلاميذه متعاقبین مثل « إكسنوكرات » و « كراتیس » و « پولیمون » وأخذوا يتابعون حركة البحث ، سالكين منهج أستاذهم دون أن يغيروا شيئاً في المذهب القديم أو يستحدثوا فيه مايستلفت النظر وظلوًا كذلك إلى سنة ٢٦٨ قبل السيح ، وهو العصر الذي أدخل فيه جماعة من تلاميذ « أفلاطون » النابغين تجديداً على « الأكاديمي » جعلها جديرة باسم « الأكاديمي الحديثة » . وقد رأسها «أرسيزيلاس» ولكن هؤلاء التلاميذ لم يتقيدوا بمذهب أستاذهم ، بل خرجوا على أكثر تعالميه ونظرياته . وكانت أولى ميزات هذه اللدرسة التي اشتهرت مها في عصرها هي الارتياب ، ولكنه لم يكن ارتيابا سلبيا يدعو إلى العزلة والانزواء كارتياب « پيرون » وإنما كان « أرسيزيلاس » وتلاميـذه مجاهدين يقاومون خصومهم في الرأى ويهاجمونهم فى عنف إذا دعت الحالة إلى ذلك . وكانت المدرسة الرواقية أَلد أعدائهم وأكبر خصومهم فأخذوا يسفهون رأيها في تكون العالم وفي الأدوار الزمنية التي يمر بها في رأى الروأقيين وغير ذلك من النظريات التأكدية التي كانوا يتهكمون بالرواقيين من أجلها مثل نظرية القضاء والقدر

والنظام المحكم وإنكار المصادفات وما شاكل ذلك مما أطلقوا عليه استهزاه اسم الدن الرواقي لا الفلسفة الرواقية .

# (۱) أرسيزيلاس

#### ۱ – حیانہ واُخلافہ

ولد « أرسيزيلاس » فى « بيتان » فى آسيا الصغرى فى سنة ٣١٦ . ولما شب ارتحل إلى أتينا ليدرس الغلسفة . وهناك تتلمذ على « تيوفراست » تلميل « أرسطو الكنه لم يلبث أن هجر المدرسة الأرسطوطاليسية متجها إلى المدرسة الأفلاطونية ليدرس الفلسفة على زعمائها الذين كان السمو يتمثل فيهم فى ذلك العهد كما أنبأنا هو أنهم هم البقية الباقية من الموجودات السماوية التى كانت تعيش على الأرض بوفرة فى العصور الذهبية الأولى . وبعد ذلك عرف « تيودور السيرينائى » تلميذ « پيرون » . وعن طريق . وبعد ذلك عرف « تيودور السيرينائى » تلميذ « پيرون » . وعن طريق . هذا ألفيلسوف – فيما يظهو – تسرب الارتياب إلى عقله .

وفى سنة ٢٦٨ اختير رئيسا للأكاديمى فلم يلبث أن غير فيها وبدل. وخرج على كثير من مبادى أسلافه ولم يحاول إخفاء هذا الخروج ، بل شاء أن يعطيه صبغة رسمية فأطلق على اللدرسة اسم « الأكاديمى الحديثة » وظل على رأسها حتى توفى فى سنة ٢٤١.

وقد كان « أرسيزيلاس » عالما متفوقا فى أهم معارف عصره حتى لقد قيل عنه : إنه أحد أرواح الثقافة الانسانية ، ولكنه كان كسقراط للايعب التأليف ويغضل عليه الخطب والمحاورات . ولولا « سيسرون » - و « پلوتارك » و « ديوچين لا إرس » و « سكستوس أمپيريكوس » لا عرفنا عنه شيئا وخصوصا هذا الأخير ، لأنه هو الذى لخص بهيئة علمة جدله مع « زينون » حول التأكدية والارتياب .

وكان « أرسيزيلاس » يمتاز بالفصاحة ولدونة الأسلوب ورقة العبارة وهو لهذا كاف يحمل على التعبيرات الثقيلة المتعملة التي كان الرواقيون يستعملونها . وكان شديد السخرية ، حاد اللسان في شيء من الرشاقة الفنية التي ترعب خصومه ولا تجنقهم عليه . ومما كان يقوله سخرية من المدرسة الرواقية هذه الجلة : «مهلا يا هؤلاء ، فليست الفلسفة في تكلف العبارات السمجة وإنما هي في الفكرة الصحيحة ، وفي المنطق السليم من التناقض . ولوكان حقاً ما تتصورون لما كان «سقراط» الذي ظل طول حياته يخاطب الهامة بأسلوب سهل بسيط فيلسوها » .

وكان يعتقد أن النظريات الفلسفية لا تنتشر ولا تثبت دعائمها إلا عن طريق المحاورات والدفاع عن الرأى ومهاجمة الخصوم. وأخيراً لخص مؤرخو الفلسفة « أرسيزيلاس » فيما يأتى : « إنه اجتمع فيه « سقراط ، و « أفلاطون » و « پيرون » و « ديودور الميجارى » . فقد أخذ من الاول تواضعه ، ومن الثانى تفاؤله وء-ذوبة أسلوبه ، ومن الثالث ارتيابه ، ومن الرابع مهاجمة خصومه فى الرأى » .

#### ۲ - مزهبر

كان « أرسيزيلاس » يعتقد أن الحقيقة شيء لا يدرك ، وأن أعقل الحكماء من يكرر دائما كلمة « سقراط » وهي : « إن الشيء الذي أعرفه هو

أننى لا أعرف شيئاً » . وقد وصل « أرسبيزيلاس » إلى نتيجة حاسمةٍ بازاء خصومه الرواقيين حين أجرجهم بقوله : إما أن تكون أحكامكم معصومة من الخطأ ، وبهذا يكون لـ لم الحق في أن تزعموا لا نفسكم المعرفة والوصول إلى الحقيقة ، وإما أن تكونوا معرضين له ، وفي هيذه الحالة يجب أن تعلقوا أحكامكم في جو الشـك وأن ترتابوا في كل شيء . والطريقة الأولى مستحيلة بدليل أنكم لا تستطيعون التمييز بين توءمين أو بيضتين أو ورقتي شجرة واحدة كما اعترفتم بذلك في فلسفتكم فأحرى بكم أن لا تميزوا بين نظريتين تتعلقان بالكون العام، إحداهما حقيقية والأخرى خاطئة. نعم إنه توجد بدون شك صور حقة وصور زائفة ، ولكن كيف ، يستطيع الانسان الفاني أن يميز بينهما تمييزاً يقينيا لاسيها بعد أن ثبت أن دعوى التأكد من أى شيء ضرب من الحماقة . وليس أدل على ذلك من تناقض الرواقيين حتى في أوليات التعريفات وبسائطها فهم مثلا حين يعرفون الادراك يقولون: إنه موافقة العقل على تحقق الصورة à وحين يعرفون هذه الموافقة في موضع آخر يقولون أيها لا تنصب إلا على خطبة أو حكم، ولا شك أنه قد توجد الصورة حيث لاخطبة ولا حكم. وينجم عن هذا أن تكون الموافقة مقصورة على الخطب والأحكام، وهي التناقض المحجل .

وإذاً ، فليس أمام الرواقيين بازاء هذا النطق إذا أرادوا أن يكونوك حكاء إلا اتباع مذهب الارتيابيين .

على الرغم من أن « أرسبزيلاس » قد اتفق مع « پيرون » في وجوب تعليق الأحكام في جو الريبة ، فان هذه النظرية لم تقده إلى الخول والسلبية اللذين قادت إليهما « پيرون » وإنما ألمن أن الانسان ينبغي أن يكون نشيطا في الحياة وأن يعمل دائما وإن لم يحكم على ما يعمل حكما مطلقا ، وذلك لأن العمل أساس السعادة ، والسعادة لاتتحقق الا بلككية ، والحكمة لاتتحقق الا بالاستقامة ، والاستقامة يجب أن تبني على أساس العمل المعقول ، والعمل المعقول هو الذي يحتوى في داخله على مناصر الدفاع عنه أمام العقل . ولا يوجد عمل يحتوى على هذه العناصر اللاما تدعو إليه الانعطافات الطبيعية .

# (ب) کارنیاد

## تمهبر

بعد موت « أرسيزيلاس » سقطت مدرسة « الأكاديمي الحديثة » في هوة مظلمة ، وانطفأ لمعانها الذي كان يشع في ربوع أتينا أيام رئيسها الجليل: أرسيزيلاس » وظلت في هذا الجود يتعاقب على رياستها زعاء خاملون ليس لهم في الانتاج العقلي شيء يستحق الذكر حتى جاء «كارنياد» فأعاد اليها شبابها الاول ، وبعث عظمتها الغابرة من مرقد الجهل والتأخر ورد اليها الاحترام الذي كان لها في نفوس المثقفين في القرن الثالث ثم فقدته

بسبب ضآلة زعائها في العهد الذي سبق عهد «كارنياد» وسندوس معك هنا آراء هذا الفيلسوف في شيء من الايجاز بعد أن نشير الى حياته

#### ١ - عبانه

ولد «كارينارد » في مدينة «سيرس » حوالي سنة ١١٤ ولاييرف ·الناريخ عن حياته العملية أكثر من حادث سفارته فى روما . وقصة ذلك أن مجلس شيوخ روما قد فرض على أنينا في سنة ١٥٦ مبلغا ضخما من اللال عقابًا لها على غلطة سياسية اقترفتها ، فايبتاء الشعب الأتيني من ذلك واعتبر هذا الحكم جائرا ثم قر رأيه على أن يبعث ثلاثة سفراء، ليمثلوا ببلادهم أمام هذا المجلس ويقنعوه بجور القرار الذي اتخــذه . وقد وقع الاختيار على ثلاثة من مشاهير رجال ذلك العصر ، وكالهم من الفلاسفة المتازين. فأولهم « كريتولاووس » المشأني. وثانيهم « ديو چين الرواقي » وثالثهم « كارنيارد الأكاديمي » فلم يكادوا يصلون إلى عاصمة الرومان. حتى فتنوا سكانها : حكومة وشعبا ، الأول بحكمته وعبارته الرصينة المفيمة بالعظمة ، والثاني باعتداله وتواضعه . والثالث بلباقته التي لانظير لها . وفي الحق أن الرومان لم يكادوا يرون للمرة الأولي الجدل المنطق الذي تتؤيد فيه الآراء بالحجة والبرهان حتى اعترفوا بأنهم دون هؤلاء القوم ثقافة وعرفانا ، وليس هذا فحسب ، بل إن كثيرًا من شباب روما قد شغف بالفلسفة شغفا عظما وتجمعوا حول «كارنياد » يدعونه بأســثاذهم الأعظم ويتوسلون إليه أن يلقى عليهم دروسا في الحكمة ، فأزعج ذلك مجلس الشيوخ والحكومة الرومانية حتى رأى « كاتون » أحد مشاهير أعضاء ذلك الجاس نسه مضطرا إلى أن يطلب إلى « كارنيام » وزملائه مفادرة روما ،

منادرة روما .
وأخيرا توفى «كارنياد ، في سنة ١٧٩ ، ولا يعرف متى اختير رئيسا
الله كاديمي الحديثة ، وأبحا كل ما يعرف في هذا الصدد هو أن مهذا
الاختيار قد وقع قبل حادث السفارة إلى روما ، وأنه ظل رئيسا لهذه

الدرسة حتى توفى . أما مصادرنا عن مذهبه فهى مؤلفات «سيسرون» و اسيسكتوس أميريكوس» و « أوزيب » و « ديوچين لاارس » . وقد اعتمد

أالأول والثانى من هؤلاء المؤرخين على «كليتوماك» تلميذ «كارنياد» وخلفه على رياسة مدرسة « الأكاديمي ، وعلى تلاميذ آخرين والسبب غي ذلك أنه – كسلفه أرسيزيلاس ، – لم يكتب شيئا .

The ten the sheet of eight in the second of the

يعتبر «كارنياد ، في الحقيقة ناقداً الامؤسس مذهب كما قال هو نفشه الولم يوجد كريزيب لما وخدت أنما ، ومعى هذا أنه لو المنتح لكار الاحرصة نقد «كريزيب » الرواق لما ظهر له شيء في عالم الفلسفة . الموقد شملت مهاجاته الرواقيين جيع نواحي مذهبهم أي أنه قد وجه نقده إلى آرائهم في المعرفة والطبيعيات والالحيات والالحيات . فأما نظرية المعرفة فقد نقد منها التأكدية الرواقية المغالية ولكن فأما نظرية المعرفة فقد نقد منها التأكدية الرواقية المغالية ولكن لا يعرف بالضبط إلى أي حد وصل هذا النقد ، إذ أنه قد اختلفت الروايات

غى هذا الشأن اختلانات شتى فحدثنا تلميذه «كليتوماك » أنه كان يرى

الجزء الثاني ٢٢٠- (م ١٥ الفلسفة الاغريقية)

- كما رأى أرسيزيلاس من قبل - وجوب تعليق الاحكام في جو الارتياب. وروى تلاميذه الأخيرون أنه كان في هذه النقطة على خلاف شديد مع « أرسيزيلاس » بل إنه تخلى نهائيا عن هذا الرأى علا نه رأى فيه تحول الحياة إلى جدب مستحيل الاحتال، ولكن يظهر أن هؤلاء التلاميذ الأخيرين كانوا مغرضين في نسبتهم التأكدية إلى «كارنياد» لأنهم كانوا قد بدأوا يتحولون عن الارتياب فلم يكن من مصلحتهم أن ينسبوه إلى أستاذهم الأول.

على أن الذى لأشك فيه أن « كارنياد » كان على وفاق تام مع « أرسيزيلاس » فى استحالة معرفة حقيقة الأشياء فى ذاتها ، وإن كانت تلك المعرفة ممكنة بالنسبة إلى مايظهر أنا .

ومن هذا يتبين أن «كارنياد» قد امتاز بالاعتدال فلم يكن يقول. بالتأكد المطلق كالرواقيين ولابالارتياب المغالى كد « بيرون » وإنما كان بعتقد أنه من الممكن القرب من الحقيقة بوساطة المحاورات ، لأن طبيعة الأشياء قابلة للمفهومية والادراك ، فاذا لم يحدثا لم يكن ذلك من عدم قابلية الموجودات للادراك كا يرى « بيرون » وإنما كان ذلك من نقص الحواس أو تغير الظروف ، وكلاهما يستتبع تبدل تمثيل الكائنات أمامنا فينشأ من ذلك تغير الحركم.

ويسوق على رأيه الدليل الآتى فيقول: « اننا لو رأينا على بعد حبلاً موضوعا على شكل دائرة وتصورنا أنه تعبان حتى اذا ما قربنا منه أدركنا أنه حبل، فليس معنى هذا أن ماهية هذا الشيء الرأى قد تغيرت، وانما قوة حاسة الابصار فينا هى التى قد تأثرت ببعد المسافة وقربها . فلوكانت.

تظرية « پيرون » صخيحة لجزمنا في مثل هذه الجزئية بأن ماهية الحبل هي التي قد تغيرت ، ولو كانت نظرية الروافيين هي الصحيحة لجزمنا بأن حكمنا في كلتا الحالتين كان حقا ، وهذا وذاك غير الواقع .

وبناء على ذلك فهناك أمل كبير في الوصول الى حقيقة ولو نسبية .

أما نظرية الألوهية فقد حمل عليها فى أسلوب لذاع . وتتلخص حملته فما يلى :

(١) ان الاله إما أن يكون جسما أو عير جسم. فان كان جسما، فكل جسم قابل للفساد. وإن كان غير جسم، فهو غير مؤثر ألبتة، لأن الرواقيين صرحوا بأنه لا أثر الأللجسم الوجودى. واذا، فلا مخلص من سقوط هؤلاء القوم في أشر أنواع التناقض

(٢) ان هذه المدرسة وصفت الأكمة بأنها «كالنات حية متضفة بأسمى الفضائل ». فلننظر الى كل من هاتين النقطتين على حدتها :

أما النقطة الاولى وهي التي تثبت الآلهة الحياة ، فتتفرع عنها السلسلة الآئية : ان كل عنى يبحس ، واذا ثبت الاحساس للآلهة ، فقد وبجب أن لايكون أقل من إحساس البشر ، والبشر ثبت لهم الدوق ، فيجب أن يكون للآلهة ذوق . واذا ثبت ذلك أحسوا باللذة والمرارة ، واذا أن يكون للآلهة ذوق . واذا ثبت ذلك أحسوا بهما ، فقد تعاقبت عليهم حالتان مختلفتان ، ومن كان هذا شأنه كان متنبراً ، ومن كان متغيراً ، كان قابلا للفساد ، ومن كان قابلا للفساد ، ومن كان قابلا للفساد فليس بلله . وهذه هي نتيجة الوصف الاول من أوصاف الرواقيين للآلهة أما النقطة الثانية وهي القول باتصاف الآلهة بالفضيلة فيتفرع منها ما يأتي : إن من الفضائل العفة والشجاءة . ومعنى الاولى الاعتدال في الشهوات ،

ومعنى الثانية تحمل الحكاره في شيء من الصبر واذا ثبت أن للاكمة شهوات يمتدلون فها ، أو ثبت أنه تنصب عليهم المكاره فيحتملونها ، نجم عن النعت الأول أن يكونوا من اللوجودات الحيوانية التغيرة الفاسدة . ونجم عن الشـانى أن يكونوا سلبيين خاضمين لمن يصب عليهم تلك المكاره ، وكلا الأمرين مناف للألوهية . وهكذا تحطمت نظرية الرواقيين فى الألوهية أمام هذا النقد الكارنيادي الذي أرى أنا شخصيا أنه فيما يختص بالنقطة الاولى متزن مستقيم . أما فيماعدا ذلك فهو لا يزيد عن كونه تحككا في الالفاظ ، أذ لو نظر « كارنياد » إلى معماني عبارات الرواقيين وصرف النظر عن ألف اظهم لما وجه اليهم مثل هذا النقد، لأن أدعاءه أن الاحساس ملازم للحياة ليس صيحا إلا في جانب الكائنات القابلة للاحساس. أما تعميمه هذا الحكم وجعله إياه شاملا للقابل وغير القابل فهو من السفسطة بموضع غير يسير ، بل هو تلاعب بالألفاظ لا يستساغ من فيلسوف محترم مثل «كارنياد». وأما محاسبته للرواقيين على تعبيرهم بكلمة الفضيلة في جانب الآله فهو تعمل مغال ، وتحكك لفظي ممقوت ، إذ لا ريب في أن الرواقيين يقصدون بكلمة الفضيلة المنسوبة الى الاله معنى الخير العام ، لا العفة ولا الشجاعة ، ولا أحسب ان هذا يؤخذ علمهم إلا في نظر المغالطين ، ولكنه بالرغم من هذا قد نجح فيه وأثر به على أهل عصره . ومنذ ذلك الحين أصبحت نظرية التأليــه سراً غامضاً ليس من السهل التعبير عنها بالكلمات التي يعبر بها عن البشر . ومعنى ذلك أن هــذا النقد الكار نيادى \_ على ما به من مغالطة \_ قد أحاط الألوهية بسياج من الجلال وأعاد الها المثل الأعلى الذي كان و أفلاطون » قد وضعه لها .

أما الاخلاق فقد هاجم فيها الرواقيين مهاجمة عنيفة من أجر تناقضهم

فى القول بالقضاء والقدر من جهة ، وبالحرية الانسانية من جهة ثانية وانتهى من هذا النقد باثبات ان القول بالقدر ينفى القول بالحرية تمام النفى ولكن ليس معنى هذا أن «كارنياد» كان يائسا من وجود الحرية الانسانية ، كلا ، وإنما كان فى الحقيقة حاملا على تأكد الرواقيين وادعائهم أنهم يستطيعون الجزم فى كل شىء بهذه السهولة

أما الخير الأعلى فهو لم يقل فيه كلته الفاصلة ، وإنما قال تلك الكلمة في الخيرات النسبية أو المعقولة أو الفيدة . وبهذا قد أسس تلك النظرية المعروفة باسم المشهى أو الرغوب فيه .

**:** 

ن ز

• (

# الفي المنافعة في أروما

#### غهبر

كان الرومان إلى منتصف القرن الثانى قبل المسيح لا يتذوقون الفليفة ولا يدركون قيمتها ، بل كانوا يعتبرون النظريات الماوراء الطبيعية المالية نوعا من التمرينات المدرسية التى يقصد بها شحد عقول التلاميد لا أكثر ولا أقل . أما الرجال العقلاء المسئولون عن نظام الدولة فلا ينبغى لهم أن يشتغلوا إلا بما ينفع الهيئة الاجتماعية أو يساعدهم على تسيير دفة الأعمال في الحكومة . وقد ظل الرومان على هذه الحال إلى أن بعث «كارنيا د» سفيراً في روما فحمل إليها تعاليم أساتذته الفلسفية ، وأخد يدعو لها تارة وينظر نظرة ازدراء واحتقار إلى من لا يأبهون للفلسفة تارة أخرى . وانتهى الأمر بأن مال بعض الشبان اللاتينيين العمليين إلى احتضان الفلسفة كا أسلفنا ، فسافر فريق منهم إلى أتينا ونزح آخر إلى « رودس » إحدى أسلفنا ، فسافر فريق منهم إلى أتينا ونزح آخر إلى « رودس » إحدى مدن آسيا الصغرى ، ليتمموا تربيتهم هناك .

وفوق هذا ، فقد هاجر منذ ذلك الوقت من الاغريق إلى روما عدد عظيم احترف التربية والتهذيب ففازوا بتلاميذ كثيرين من الرومان كان لهم على عقلياتهم أثر كبير حتى أصبحت اللهجات والتعبيرات الاغريقية برهان الثقافة والرشاقة وحسن الذوق ، فأخذ كثير من الشبائ يتكلفها

حون أن يكون له من المواهب ما يجمله قينا باسم العالم أو المستنبر . وكذلك طني علم الإغريق على روما وإن كانت كتائب روما الحريبة القوية قد اكتسحت بالاد العلم والعرفان . وهكذا ورث الرومان عن الاغريق مبارفهم وثقافاتهم ، فامتلأت دورهم بالكتب القيمة والتمائيل طلتقنة غير أنهم لم يستطيعوا أن يرثوا عنهم عقويتهم النظرية ولا مواهبهم « الماوراه الطبيعية » ولا حيدتهم العلمية ، وإنما بقوا رومانيين عمليين كاكانوا لايهتمون من الأشياء إلا بماكان له نتأنج واقعية ، بل إن فالفلاسفة كثيراً ما ذاقوا مرارة الاضطهاد والتعذيب والقتل من أباطرة الرومان . ولنذكر لك على سبيل المثيل بعض أولئك الطغاة المتوحشين الذين كان على أيديهم عذاب أولئك الفكرين التعساء الذين أشقتهم الاقدار بعاصرتهم إياهم :

(۱) « الأمبراطور نيرون » وقد قتل في سنة ٦٧ بعد المسيح «روبيليوس پولوتوس » حفيد « الامبراطور أوجوست » لارضاء شهوته السياسية ، ولكنه اتخذ لهذه الجريمة كمبرر أن هذا الشاب رواقي خطر على الدولة . وليس هذا فحسب بل إن هذا الأمبراطور الطاغية قد نني سنة ١٥ بعد المسيح « موزونيوس روفوس » و « كورنوتوس » و « كورنوتوس » جبهمة أنهوا يعلمان الشباب الفلسفة وهي من أكبر الجرائم في ذلك الهمد (٢) « الإمبراطور فيسهازيلن » وقد نني في سنة ١١ بعد المسيح جبع الفلاسفة الموجودين في روما . فلها رأى المتيملةون ذلك أخذوا جبعه الفلاسفة والفلاسفة والفلاسفة ، بل إن أحد أولئك الوضياء وهو « ديون يحملون على الفلسفة والفلاسفة ، بل إن أحد أولئك الوضياء وهو « ديون يحملون على الفلسفة والفلاسفة ، بل إن أحد أولئك الوضياء وهو « ديون يحملون على الفلسفة والفلاسفة ، بل إن أحد أولئك الوضياء وهو « ديون

( وباء الدولة والحكومة ) فقربته هذه الخطبة من الامبراطور ، ولكن سرعان ما اعتلى العرش امبراطور آخر فنفى ذلك المتملق وصادر الثروة التي أدرها عليه ذلك النفاق ، فلم يسعه إلا أن يعتنق الذهب السينيكي وأن يتية في الأرض حاملا عصاه متسولا على النهج الذي كان أنصار تلك المدرسة يسلكونه في ذلك العهد .

(۳) « الامبراطور دوميسيان » وقد قتل في سنة ٨٥ بعد السيح. « ماتيرنوس السوفسطاني » و « أورلينيوس » و « سينيسيون » بهمة أنهم كانوا يفلسفون . (١)

وأحسب أن هذه الوقائع تعطينا صورة تقريبية لما لاقت الفلسفة في روما .

ومهما يكن من الأمر فليس للرومان فلسفة إلا مع التجور الكبر والتسامح الوافر ، لأن الفلسفة الحقة هي ما ضرب فيها الابتداع بسهم نافذة ، وهذا الابتداع كان ينقص الفلسفة الرومانية التي لم تستحدث شيئة في عالم التفكير الانساني ، وإنما سارت على نفس الخطط التي رسمتها لها الفلسفة الاغريقية . وكل ما لها من فضل هو أنها عمت هذه الفلسفة وجعلتها في متناول القرائج والأذهان العادية ، لأنها كانت حبل الاتصال بين الفلسفة الاغريقية وبين الأمم القديمة في أوروبا وإفريقيا ، وسنمر هنا ببعض مشاهير فلاسفة الرومان الذين لا مناص من الاشارة اليهم ولوق في شيء من الايجاز .

<sup>(</sup>١) أَ ظُر صَفِحتي ١٩٤ و ٢٠٠ من كُتَّاب الاستَأْذُ بر بِبَيَّه .

# 

# 

ولد « سيسرون » في مدينة «أربينوم، في سنة ١٠٦ قبل السيح من أسرة عسكرية . ولما شب ارتحل إلى روما فعرف فيها بفصاحته ومقدرته على الخطابة ثم لم يلبث أن اتصل بـ « يومپيه » القائد العظيم والزعيم المشار إليه بالبنان ، فصار من أصدقائه الأخصاء .

وبين سنتي ٦٩ و ٦٧ قام برحلة طويلة إلى مدن متعددة . ولما مر بأتينا نزل بها وأقام فيها زمنا غير قصير أمضاه كله في حضور دروس الدارس الفلسفية على اختلاف أنواعها . وبعد ذلك ارتحل إلى «رودس» فتلقى فيها على «پوزيدونيوس» الرواقي كما أبنا ذلك آنفا . وأخيراً عاد إلى روما فتتلمذ على « فيلون » اللاريسي وكلف أحد الرؤساء السابقين للأكاديمي الحديثة . ومن هذا يتبين مقدار ثقافته الفلسفية الواسعة .

وفي سنة ٦٣ عين قنصلا في مجلس الشيوخ فأتاح له هذا الاضطلاع بعض مهام الدولة فرصة اكتشاف مؤامرة «كاتيلينا» التي كان قد حاكها ضد روما فتمكن من إحباطها . وبهذا استحق اسم أبي الوطن وبعد أن توفي « يومبيه » التحق « سيسرون » بحزب « يوليوس قيصر » . ولما قتل هذا الأخير ظل « سيسرون » وفياله وأخذ يهاجم

« أنتوان » مهاجمة عنيفة فألقى ضده أربع عشرة خطبة حادة قاسية ثم سجلها ونشرها .

ولما نشط « أوكتاڤ » قريب «يوليوس قيصر» لمناهضة «انتوان» كان « سيسرون » فى صف « أوكتاڤ » يساعده ويناصره ، غير أنه عاد فاقتنع بأن « أوكتاڤ » ليس جديراً بالسلطان ، فتخلى عن مناصرة الاثنين معا بل اشترك مع أعضاء مجلس الشيوخ فى مناوأتهما .

فلما رأى « أوكتاك » هذا النطور الجديد غير سياسته وتقرب من « أنتوان » واتفقا على أن يتقاسها الحكم . وقد تم لهما ما أراداه . فلما استقر لهما الأمر بدآ بالقضاء على خصومهما فذبحا ألني فارس وثلثمائة من أعضاء مجلس الشيوخ وكان ذلك سنة ٣؛ . وكان « سيسرون » أبرز هذه الضحايا وأهمها فى نظر « أنتوان » وزوجته . ولهذا أمر بأن يؤتى له برأسه فحمل إليه ، وكان يتناول طعام الغداء ، فلما وقمت عينه عليه ابتسم وأحس بالراحة والهدوء وتركت زوجته المائدة مسرعة إلى الرأس تخز عينيه بالابر .

# (ب) مؤلفانه

كتب « سيسرون » عدداً ضغا من المؤلفات نكتني بأن نذكر منه على سبيل المثال الكتب الآتية: (١) «عن طبيعة الإكمية» (٢) «عن التنبؤ » . (٣) « عن الواجب » . (٤) « الأكاديميون الأولون » . (٥) « الأكاديميون » . (٦) « عن الغايات » . (٥) « الأكاديميون » . (٦) « عن الغايات » . ويجمع مؤرخو الفلسفة على أن الأكثرية الغالية من الأفكار التي

تعویها هذه الکتب لیست له « سیسرون » و إنما هم تقلیدیة استفادها من کتب الفلاسفة التی قرأها . وکل مالو فی مذهب الفلسنی هو ذلك الزیج الذی کونه می مطالعاته الواسعة . ولـکن ینبغی لنا أن نثبت هنا أن « سیسرون » کان حجة فیا ینقله عن غیره .

ومما يلفت النظر أن شهرة « سيسرون » فى الفلسفة لم تفقده اسمه كخطيب رومانى ، فظل كما كان يخطب الجاهير ، داعياً إلى مذهب الفلسفى ، وكانت مناقشاته ترمى إلى أسر محادثيه بالأسلوب الخطابى أكثر سما ترمى إلى قهرهم بالأسلوب الجدلى .

ومما يستحق القول أيضا أن « سيسرون » كسا الرواقية معطفا جميلا من سحر أسلوبه البليغ وفتنة طريقته الخطابية البالغة حد الاجادة والاتقان ، فكان لهذا أقره في انتشار هذه البادى، وتغلغلها في البيئات المختلفة موانتقالها إلى الشرق انتقالا عمليا وخلودها على الزمن .

# (ع) فليسفته

## ١ = آرائيه النظيرية

لم يفاجي، ه سيسرون » مواطنيه بادى، ذى بد، باعدانه مجاراة الاغريق فى التحليق فى جو السائل النظرية التى لايسينها المعقل الرومانى كا قدمنا ، وإنما بدأ حياته الفلسفية بالتبشير للفلسفة والبرهنة على أنها نافعة في الحياة العملية . وبهذه الديسيلة استطاع أن يبرر اشتغاله يها فى نظر بنى حبلاته الذين لايقبلون إلا على كل نافع . وهو فهذا يصرح بأن ما دعاء

إلى الانشفال بالفلسفة هو العمل على إزالة الأشواك الرواقية التي المعترضة طريق الفلسفة فحالت بينها وبين النفع العام الذي هو المراد من دراستها .

غير أن « سيسرون » حين بدأ بالتفلسف لم يكن من أصحاب المذاهب المستقلة ، وإنما كان مختاراً مرجحًا لما يروقه من المذاهب القديمة فحسب كما أسلفنا . فلم يكد يدرس المنتجات الاغريقية حتى قطع بوجود الالهِ وخاود الروح ، ورفض الايمان بكل مافى الأساطير الاغريقية ونبذ تعاليم « إيبيكور » وصرح ببطلان نظريته الذرية وأعلن فى تهكم ماسبقه إليه الرواقيون من أنه لايسيغ أى عقل متزن أن يكون هذا الوجود الفخم وليد المصادفة العمياء ، وصنيعة اصطدام الذرات بلا نظام ولا تقدير كما كان يرى « إيبيكور » وكان يقول : إن التاريخ يشهد بأن أفراد الانسان جميعا كانوا ولايزالون دينيين بفطرتهم . وهـذا برهان على أن التدين والتأليه من وحي فطرهم التي تختلف عن فطر الكاثنات الأخرى ٤ ولا يمكن أن يكون وحي الفطر العالية باطلاً .

أما نظرية المعرفة فقد كان « سيسرون » بازائها يدين بمذهب « كارنياد » أى أنه لم يكن تأكيديا مثل الرواقيين وإن كنا رأيناه في نظريتي الألوهية وخلود النفس يقينيا بعيداً عن الربية كل البعد .

#### ٢ - الاخيرق عنره

كان « سيسرون » في آرائه الأخلاقية رواقيا بحتا ، إذ أنه حمل على الأخلاق الايبيكورية الماجنة التي وجدت لها مرعى خصيبا في روما عاصمة المدنية

والترف إذ ذاك وكانت هذه الحملة موجهة منه إلى الايبيكورية باسم الكوامة الانسانية التى حطت من شأنها حتى ساوتها بالحيوانات ، ولكنه مع خلك كله قد أبى أن يبشر لكل اللذاهب الرواقية بحدافيرها ، لأن إغراق هذه المدرسة فى الحيال كان يشوك فطرته الميالة إلى الواقية كا أسلفنا . فاعتنق من مبادئها نظريتي الفضيلة والارادة العاقلة المستنيرة الموجودة فى الفطرة البشرية ، وآراءها الاجتاعية النافعة فى تربية الأفراد وتهذيب الجاعات ، ولكنه كان يفرغ جهده فى التوفيق بين مااعتنق من مبادى هذه المدرسة وبين السعى المعتدل إلى السعادة .

y Francisco

Control of the second

# الایبیکوریة فی روما (۱) نوگریس

# ۱ - میانه ومنجاز

ولد هذا الفيلسوف في رؤما حوالى سنة ٩٥ قبل السيح من أسرة عسكرية ولا يعرف التاريخ عن حياته الخاهنة أكثر من أنه كان يميل إلى الوحدة واعتزال المرافق العامة وتجنب الخوض في الشؤون السياسية والاجتاعية. وهذا التقزز وذلك الاحتياط قد نشآ عنده من تجارب طوبلة درس أثناءها الهيئة الاجتاعية دراسة خرج منها مقتنعا بأنه يجب عليه أن يعتزل الناس لأنهم لايساوون شيئا.

وقد روى القديس « چيروم » أحد زعماء الكنيسة اللاتينية أن. خصوم هذا الفيلسوف قد دسوا له سائلا في شراب ، فلما تناوله جن لساعته ولكنه كان جنونا متقطعا ، وأنه كتب قصيدته « اللادينية » الشهيرة التي عنوانها « عن الطبيعة » في أوقات إفاقته من الجنون ، وأنه مات منتحراً في إحدى نوباته حوالي سنة ٥١ وكانت سنه ثلاثا وأربعين. سنة تقريباً .

غير أنه ينبغى أن نلاحظ أن ناقل هذه الرواية هو قسيس يسرم أن يكون أكبر زعماء اللحدين قد جن ، وأن تكون قصيدته الهائلة

الرعبة التي تعد من أقسى الشفام المسمئة التي أتجهّت إلى صدر الخيانات قد كتبت في أوقات الأفاقة من الجنون المتقطع. وبناء على هذا ، فينبغي أن نحتاظ من رواية ذلك القسيس وإن كان قد عنى باستادها إلى مصدرها الذي روافا عنه حتى لا يطعن علمها أحد .

أما منتجاته الفلسفية فتنحضر في هذه القصيدة الجريئة الهندامة التي لم، تكد تذاع حتى أحدثت ثورة عظيمة في الحياة الاجتماعية من : دينيسة وفلسفية وعلمية .

## ٢\_ آراؤه الفلنفية

تنقسم آراء « لوكريس ، الفلسفية إلى قسمين : الأول سار فيه على نهج « إيبيكور » تماما ، بل إنه أعلن أنه فى هذا القسم لا يزيد عن أنه يرسم لوحة لايبيكور . ويتلخص هذا الجانب من فلسفتة فى آرائه عن الطبيعة والآلهة من حيث عدم تأثيرهم فى الكون ، ومن حيث استيلاء المخاوف الخرافية على الناس وسقوط المتدينين فى ظلام التعاسة والبأساء من جراء تلك الرهبة الباطلة التى احتلت قلوبهم فجعلها تضطرب أمام مايسمونه – عبثاً – بسخط الآلهة أو بالعقاب الأوحد .

أما القسم الثانى فهو الذى ابتدعه وهو يشتغل على الأدلة التى أقامها على عدم خلود النفس فى الفلسفة النظرية ، وعلى المتشاؤم والعزلة والقسوة فى الفلسفة العملية . وهاك شيئا من تلك الأدلة التى ساقها على عدم خلود النفس ولم تكن قد خطرت \_ فيا يظهر \_ لايبيكور على بال : إن من المشاهد أن النفس تولد مع الجسم وتشب كما يشب ، وتشيخ كما يشيخ

وقوته وضعفه ، ولذائده وآلامه . وفي أثناء الشيخوخة يضطرب حكم النفس على الأشياء كا يضطرب الثمل ويضل التفكير فيجتذب معه اللسان إلى هذا الضلال . وحيما يصل الجسم الى حد معين من المرض تخرج النفس عن الصراط السوى وتنغمس في التخريف والهذيان ، بل إن العقل نفسه كثيرا ما يمرض فلا يشفى إلا بوساطة الطبيب كا يحدث في حالات الجنون . فاذا كان الامم كذلك فكيف تستطيع هذه النفس الأسيرة الخاضعة لكل مؤثرات الجسم أن يمتد بها البقاء بعيدة عنه ?

الحق أن النفس بدون الجسم لا تستطيع أن تقوم بأية وظيفة من وظائف الحياة، وبدون الحواس لا تستطيع أن تستمر في الاحساس.

على أنه إذا لم تكن النفس فانية وكانت تنتقل فى الاجسام كما يقول أنصار فكرة التناسخ، فلماذا لا نذكر أى شيء من حياواتنا الماضية ? .

وأذا ثبت أن النفس ليست خالدة فلا يصح مطلقًا أن نفزع من الموت ، لانه لا يعقبه شيء

وقد علق الاستاذ « جانيه » على هذه البراهين بقوله : إنها هى نفسها التى يستدل بها ماديو العصر الحديث على مادية الروح دون أن يضيفوا اليها شيئا يذكر . (١)

أما آراؤه الأخلاقية فهى هلى النقيض من آراء « ايبيكور » لانها تتلخص فى النشاؤم الفوط الذى يفضل الموت على الحياة ويصور الهوى على حميع ألوانه ولا سيا الحب منها بصورة وباء فتاك يجب على كل عاقل الابتعاد

<sup>(</sup>۱) أنظر صفحة ۸۹۷ من كتاب « جانيه » و « سياي ».

- عنه والذي يرى في المدنية أسوأ أنواع السقوط والاندحار اللذين يصيبات الانسانية . وقد أوجب على كل حكيم أن يفر من بني الشر جميعا وأن يحتقرهم دولا ينشغل بهم أو يأبه لأي شأن من شؤونهم

# (ب) فیلودیم الجاداری

# حيانه ومننجانه وآراؤه

لا يعرف التاريخ عن حياته شيئا أكثر من أنه كان « إيبيكوريا » روأنه كان يعيش في روما في عصر «سيسرون» وأنه كان من أصدقائه الأخصاء ولم تكن حياته وحدها هي المجهولة ، بل ان تفاصيل آرائه الفلسفية مُطْلَتُ كَذَلِكُ مِجْهُولَةً حتى كشفت التنقيبات الأثرية في العصر الحديث « هيركولانوم » أي مدينة « هيركول » التي طغي عليها بركان « فيزوف » مفدفنها في سنة ٧٩ قبل السيح . فلما كشفت هذه الدينة عثر في خرائمها - على بعض منتجات هذا الفيلسوف، فأضاء ذلك السبيل نوعا أمام الباحثين المحدثين وساعدهم على تفهم شيء من مذهبه ولو أنه ضئيل . فمن تلك المنتجات . الكتاب محاورة قوية حلول أن يثبت فها صواب اتخاذ « ايبيكور » الحركة أمارة من أمارات الفراغـ، وهو في هذا يقول ما معناه : «حيث اننا نشاهد أن حركات الأجسام المرئية لا تحدث إلا في فراغ خال من جميع العقبات فقد وجب أن ينكون الأمر كذلك بالنسبة الى حركات الأجسام الغير ﴿ المرئية ، لأن عدم رؤينها لم ينشأ إلا من صغرها ودقتها بالنسبة الى حواسنا \_ ٢٤١ \_ (م ١٦ – الفلسفة الاغريقية ) الجزء الثابي

وهذا الصغر وتلك الدقة لا يغيران شيئًا من طبيعتها وألا من شروط. حركاتها .

هذا هو موجز أهم ما كشف من آرائه المتظرية . أما آراؤه الاخلاقية فقد كشفت عنها رسالة درس فيها الغضب والاحساس بالاهانة وأبان الفرق يينهما ، وقرر أن الأول عبث سخيف لا يتصف به إلا أشرار العامة والدهماء . أما الثانى فهو مباح حتى للحكاء .

# الرواقية الحديثة (١) سينيك

تمهير

لم يكد القرن الأول بعد المسيح يحل حتى أصبحت الفلسفة في روما هي المهـذب الوحيـد الساهر على الفضيلة والأخـلاق ولا سما في الأسر الأريستوقراطية المحافظة وأضحى الفيلسوف في ذلك العصر شبها بالقسيس في القرن السابع عشر في فرانسا لكل منزل من منازل الاشراف فيلسوفه الخاص يعترف أمامه أفراد الأسرة بما فعـــاوا من خير وشر . فيطرمهم على الأول ويؤنهم على الشانى . وعلى الجملة أصبح الفيلسوف يطلق عليه اسم « مربي الوجدان » أو أستاذ الروح الذي يوكل إليــه إيقاظها من غفلتها وإنقاذها من وهدتها . وكمان الرأى السائد في ذلك الحين أن الفلاسفة مرسلون من عند الاله لحاية الفضيلة وتمخليص البشر من الشرور والآثام . وقد كان الفلاسفة الرواقيون في مقدمة أولئك للربين . وكان « سينيك » واحداً من هؤلاء الفلاسـفة أساتذة الروح وكان من أمهر الأطباء التفسانيين القادرين على تشخيص أمراض الأرواح ومعالجة الأدواء الأخلاقية . وهاك شيئاً عن حياته ومؤلفاته وفلسفته :

#### ١ - ميانه

ولد « سينيك » في مدينة قرطبة في سنة ٤ قبـل السيح . وكان

والده من أشهر خطباء عصره وفصحائهم. ولما ترعوع عنيت الأسرة بتربيته وتثقيفه ، وتولت الاشراف على هذا التثقيف عمته ، وكانت سيدة ممتازة بمكانتها الاجتماعية ، لأن زوجها ظل محافظا لمصر سنة عشر عاما فتأسست طفولة « سينيك » على أساس منين من العلم والعرفة.

وفيا عدا هذه النشأة لايعرف التاريخ الذى وصل إلينا شيئا يذكر عن شبابه ولا عما قام به فى طليمة حياته العملية .

غير أنه لم يكد يبلغ السابعة والثلاثين حتى عاد التاريخ إلى الحديث عنه فنبأنا أن الامبراطور «كلوديوس» قد نفاه إلى «كورسيكا» في سنة ٤١ على أثر فضيحة وقعت في البلاط واتهم بالاشتراك فيها . وفي سنة ٤٩ دعته الامبراطورة « أُجْريبين » وعينته مربيا لـ « نيرون » فلم يلبث أن استولى على قلب الأمبراطور الشاب . وفي سنة ٥٤ عينه وزيراً له فظل في الوزارة إلى سنة ٢١ حيث غضب عليه الأمبراطور فأحاله إلى العاش . وقد "ظل هذا الغضب يزداد حتى بلغ غايته في سنة فأحاله أإلى العاش . وقد "ظل هذا الغضب يزداد حتى بلغ غايته في سنة مراهور الأتحار فانتحر .

### ۲ - مؤلفانہ

كتب « سينيك » في العشرين سنة الأخيرة من حياته كثيراً من المؤلفات في الأخلاق وفي التربية فوضع مثلا فيا بين سنتى ٤١ و٢٢ عشر رسائل في الأخلاق ، وفي سنة ٥٩ ألف كتاب « الاحسان » وفي سنة ٦٢ أخرج كتاب « المسائل الطبيعية » . وأخيراً كتب رسالته الشهيرة إلى « لوسينيوس » حاكم « صقلية » وهي تعد مثلا عليا في قيادة

الوجدان ، وعددها مائة وأربع وعشرون رسالة . وتعتبر أهم منتجاته على الاطلاق ، لأن عليها اعتمد العلماء الذين كتبوا عن آرائه الأخلاقية ٧- آراؤه النظرية

يرى « سينيك » أنه لا ينبغى أن يعنى بدراسة العلوم الطبيعية والرياضية إلا بالقدر الذى يوصل إلى سمو النفس ، لأن من موضوعات هذه العلوم دراسة العوالم السماوية ، وهذا يعود النفس على التفكير فى الكائنات العليا ومحاولة التشبه بها فى الرفعة .

والسبب في ذلك انه كان عملياً ككل مواطنيه الرومان الذير لم يستطيعوا مطلقاً أن يتذوقوا الفلسفة النظرية تذوقا صحيحاً ، وإنما كانوا يجارونها مجاراة ظاهرة لا تلبث أن تتفكك عراها ، وهو في ذلك يقول لا ليس عندنا من الوقت ما نضيعه في ذلك العبث الخيالي الذي يدعو له الفلاسفة النظريون ، فالغرض الأساسي من الفلسفة هو الخير الأسمى الذي يتحقق في الواقع باعانة العاجزين ومساعدة الضعفاء ، وإنقاذ العوزين من يتحقق في الواقع باعانة العاجزين ومساعدة الضعفاء ، وإنقاذ العوزين من عالب الفاقة ومثيلات هذه الفضائل » (١) .

وكما اتخذ « سينيك » الطبيعة والرياضة وسيلتين إلى سمو الأخلاق اتخذ قسم الالهيات كذلك وسيلة إلى هذه الغاية فلم يأبه كثيراً لمحاولة معرفة سر السكون ولا الانشخال بالافكار النظرية عن الاله وصفاته كما فعل الفلاسفة النظريون ، وإنما حصر كل مجهوده في الأخلاق وحدها . وهو لهذا ينصح المشتغلين بالألوهية النظرية بالانصراف عنها إلى الاشتغال بمحاكاة الاله في خيراته ، فإن ذلك أجدى عليهم من محاولة معرفة بمحاكاة الاله في خيراته ، فإن ذلك أجدى عليهم من محاولة معرفة

صفاته أو مميزاته فيقول: « إذا أردت أن تكون محبوبا لدى الاله فكن خيراً . وإذا شئت أن تؤدى الله عباهة فحاكه في خيراته » (٦) . وعلى الجلة: الحكيم عنده هو الذي يعتقد أن الاله هو المحسن الحير ، وهو الذي سيتولى الحكيم على أعمالنا ، لا الذي يضيع أوقاته في البحث عن طبيعة الاله أو ماهيته أو صلته بالعالم كما فعل السابقون .

## ع - اراؤه العملية

كان « سينيك » شديد التشاؤم إلى حد المقالاة ، سيء العقيدة في بنى الانسان لدرجة بالرزة حتى أنه كان يقول: « إن الجمعية اليشرية في عصره ليست إلا مجموعة من الحيوانات المفترسة ، بل إن الفرق بينها وبين تلك الحيوانات هو ان الحيوانات فيا بينها وديعة يحترس بعضها من عض البعض الآخر ، أما بنو الانسان فهم يتبادلون التمزيق فيا بينهم (٢) ».

وقد ترتب على إسهابه فى ذم الحياة وفى إذاعة التشاؤم أن نوع حبها من نفس صديقه « سيرينوس » القائد وصيره متقززاً من كل ماحوله عير أن هذا التشاؤم لم يدفعه - كما كان منتظراً - إلى الحنق على بنى الانسان ، بل بالعكس كان يشفق عليهم ويصرح بأن الحكيم يجب أن ينظو إلى الا ثمين بعين الرحمة التى ينظو بها الطبيب إلى مرضاه . وقد نجم عن هذه الرحمة أنه صار متسامحا الى حد الترحيب بما يضاد

<sup>(</sup>١) أَنظر صفحة ٤٢٦ من كتاب الاستاذ بريهيه .

<sup>(</sup>٢) انظر هرات ٨ وما بعدها من المقالة الثانية من كتاب (عن النضب) .

وأخص مااشتهر به « سينيك » هو مهاجمته العنيفة لنظام الرق الذي كان سائداً سيادة قوية في يئته ، بل وفي اتينا من قبل روما حتى أن « أرسطو » أباحه ولم يشير به أدنى تشهير . وكان دليل « سينيك » على صحة نظريته هو أنه لم يخضع للوق من الانسان إلا الجزء الحيواني فيه . أما القسم النبيل الخالا وهو الروح فقد ظل حراً طليقا ليس للسيد عليه أي سلطان ، فلو كان الرق نظاما طبيعيا مشروعا لتناول الروح .

ومن الأخلاق التي اشتهر بها «سينيك» الجد الذي زاد عنده حتى حله على مهاجمة الألماب العامة التي كانت مألوفة في عصره مهاجمة جعلت القائمين بالأمر بتحرزون عنها .

أما سلوكه العملى ، فقد كان مثالاً لا كثر الفضائل، إذ كان يحسن إلى الفقواء ويعزى المنكوبين ، ويمنى البائسين وإنما أقول كثيرا من مغذه الفضائل ولا أقول كلها ، لا نه – فيا روى التاريخ – قد لوث ففسه حين كان في القصر الامبراطورى بالاشتراك في بعض المؤامرات ، بلى والجرأم أيضا . ولهذا يعتبر بعض العلماء الذين كتبوا عن حياته محادث انتحاره مطهرا له مما قاده اليه الضعف المنفسي من آثام .

# (ب) اببیکنیت

## ۱ – حیاز ومنتجاز

ولد فى مدينة « هيراپوليس » فى آسيا الصغرى فى سنة • ه بعد السيح ، وكان رقيقا فلما شب اشتراه « إيبافروديت » أحد أخصا « نيرون » المقربين ثم أعتقه فعاش فى روما حرا ، ولـكن فى فقر مدقع إلى سنة ٨٩ .

ولما نفى الامبراطور « دميسيان » الفلاسفة \_ كما أبنا \_ كان. « إيبيكتيت أحد الفكرين الذين شملهم هذا السخط فالتجأ إلى مدينة « نيكوپوليس » بالقرب من « مقدونيا » . وهناك لعب دوراً هاما فى الحياة الفكرية حيث أنشأ مدرسة قصد إليها عدد كبير من شبان المدينة ولاسيا أبناء الأثرياء الذين يطمعون فى تولى إدارة المرافق العامة ، فعلا مجمه ، وتألق حظه وظل فى تلك المدينة حتى توفى بها فى سنة ١٣٨ .

أما منتجاته فقد حدثنا أحد تلاميذه وهو « أريان » الشهير الذي وضع تاريخ الاسكندر أنه كتب بخطه بعض محاضرات أستاذه ومحاوراته قبلغ هذا البعض عشرين كتابا ، ولكن لم يبق لنا من هذا العدد إلا أربعة كتب يحتوى كل كتاب منها على خطب في موضوع أو موضوعات معينة . وعلى البقية الباقية من هذه الكتب اعتمد العلماء في دراساتهم عن إيبيكتيت .

كان « إيپيكتيت » يرى أن أهم أجزاء الطبيعة هو الانسان ، لأن كل الكائنات الاخرى من صنع الاله . أما هو فبعض هذا الاله . ويظهر أنه تأثر قي هذا الرأى بـ « كريزيپ » الرواقي ،

وقد نجم عن هذا الرأى أن يكون الانسان عنده ذا صلة خاصة والاله ، بل انه هو الكائن الأوحد الذى يأبه الاله له من بين جميع اللوجودات ما دامت هذه الموجودات كام لم تصنع إلا له . ومما يدل على ذلك في رأيه أن الاله وضع فيه من صفاته الشيء الكثير ، وذلك كالسمو والحرية والارادة وغيرها مما يحنفظ بالعلاقة بين الجزء وكله أو بين الانسان والاله .

وعنده أن الارادة وليدة الحرية ، وأن الحرية تتناول كل ما يتعلق العالم الداخلي من نفوسنا كالتفكير والاعتقاد والاحترام والاحتقار وما شاكل ذلك . والانسان في كل هذه الامور مطلق الحرية . وقد شرح إيبيكتيت هذا الرأى في محاورة بينه وبين أحد تلامذته نقتطف منها ما يلي :

الاستاذ : أليس هناك شيء أنت سيده ? ،

التلميذ: أنا لا أدرى ،

الاستاذ : هل يستطيع أحد أن يقهرك على تحبيذ الباطل ?

التلميذ: كلا . ٠

الاستاذ : هل يستطيع أحد أن يرغمك على أن تريد ما لا تريد ؟ التلميذ : يستطاع هذا في حالة تهديدي بالموت أو بالسجن .

الاستاذ : ولكن اذا كنت تحتقر الموت والسجن ، فهل تنشخل مهذا التهديد أيضا ? .

التلميذ: كلا .

الاستاذ : وهل احتقار الموت بارادتك ? .

التلميذ : نعم .

الاستاذ : إرادتك إذاً حرة (١).

من هذا يتضح أن الحرية عند « إيبيكتيت » هي الأساس الجوهري اللحياة الاخلاقية ، وهي التي عليها تنبني آراؤه في الفلسفة العملية ، بل بفضلها وحدها يتطيع الشخص أن يقوم أفكاره ، ويكبح جماح شهواته ، وأن يحفظ نفسه من الآلام الخلوجية .

ومن أهم الفضائل التي دعا اليها «إيبيكتيت» فضيلة الصبر التي لها الفضل الأسمى في تعليمنا أن المرض والفقر وجميع المصائب ليست إلا من تقدير الحكمة الالهية التي يجب علينا أن نتقبلها بصدر رحب. وقد لخص هذه الفضيلة العظمى في الجلتين الاتيتين: «احتمل ولمنع نفسك».

# ( ج ) مارك أوربل

#### ۷ \_ میانه

ولد « مارك أوريل » فى روما فى سنة ١٢١ بعد السيح . ولما نشأ تلقى تربية عالية وثقافة تعد من الثل العليا فى عصره ، إذ أنه تتلمذ على

<sup>(</sup>۱) انظر صفحتی ۴۸۸ و ۴۸۹ من کتاب (چانیه) و (سیای)

أعلم الأساتذة وأوسعهم خبرة في شؤون التهذيب ، ولا كنه أظهر منذ طليعة شبابه انعطافا خاصا نحو الفلاسفة وشغفا بالتهام آراء الفلاسفة وتشرب أفكارهم بهيئة تسترعى الانتباه ، بل انه لم يكد يبلغ الثانية عشرة من عمره حتى ارتدى المعطف الخاص الذي كان الرواقيون يتخذونه شعاراً طم ، وليس هذا فحسب ، بل قد بدأ منذ هذه السن البكرة في مزاولة حياتهم المستقيمة القاسية .

ولما رأى منه « الامبراطور أنتونان » الملقب بالتقى هذه الاستقامة النادرة الثال تبناه واتخذه وليا للعهد ولم يكن ذلك عجيبا في هذه الاسرة الامبراطورية ، إذ ثبت عن أكثر من واحد من أفرادها أنهم اختاروا ورثة لهم من الأجانب ، لانهم رأوا فيهم الحكمة والتفوق على أبنائهم.

وفى سنة ١٦١ صعد فيلسوفنا على عرش الامبراطورية فكان نموذجا أعلى للحكمة والاستقامة والعدالة والقيام بالواجب. وقد كلفته هذه الفضائل كثيرا من العناء إذ لم يسترح أثناء حكمه من اللتاعب الخارجية والداخلية. فالأولى بسبب الحروب الكثيرة التي كان يشعلها الأجانب على امبراطوريته فيضطر إلى إخمادها . وأما الثانية فكانت بسبب الفيصانات والزلازل والأوبئة التي وقعت في عهده . وفوق ذلك فان زوجته وأولاده وإخوته في التبنى ، كل أولئك كانوا من الأشرار الذين ابتلى بهم هذا الامبراطور الحكم .

ولكنه قد قابل هذا كله بشجاعة نادرة وصبر فائق ، وقناة لا تتنحني ولا تلين . ومما يلفت النظر في حياة هذا الفيلسوف أن كثيراً من الأنظمة الاجتماعية التي شادها ، والأساليب السياسية التي اتبعها كانت وليدة آرائه الفلسفية . وأخيراً ، وبعد كل هذه الحياة الحافلة بالمجد والعظمة توفي مرهقا بما كان. بقوم به من العناية بجيشه الذي كان الوباء يكاد أن يفنيه . وكان ذلك في سنة ١٨١ .

## ۲ - مننجاز

تنحصر منتجات هذا الفيلسوف في تلك المجموعة الفخمة التي عنوانها : «مجموعة التأملات» والتي يرجح المؤرخون أنها كتبت بين سنتي ١٦٦ و ١٧٤ . وقد حوت هذه المجموعة آراء مؤلفها التي ألهمته إياها التجارب وحوادث الحياة . فكان مثلا اذا مثل بين يديه شخص متملق يكتب على أثر خروجه من لدنه فصلا عن التملق وما يتركه في نفس الحكيم وما عساه أن يتركه في نفس العامى من تأثير . وإذا شاهد شجاعة أحد جنوده الأبطال اختلى بنفسه وحور فصلا عن الشجاعة وقيمتها وآثارها في المجتمع وهلم جرا . وقد وصف هو نفسه هذه الفصول بأنها لغة الحقيقة التي لا تجبن عن الظهور

## ٣- آراؤه النظريز

على الرغم من أنه اعتنق المذهب الرواق منذ نعومة أظفاره فانه لم يدن بهذا المذهب فيا يتعلق بالقسم الطبيعى ولم يتفق مع الرواقيدين في آرائهم التأكدية التى قذفوا بها عن الطبيعة في سهولة ساذجة ، وإنما وقف بازاء هذا القسم موقف الحيطة والحذر ، بل الشك والارتياب فأعلن أن كل جزم في هذا الشأن هراء ، وكل تأكد ضلال . وهو في هذا يقول:

ما ترجمته : " ماهی حیاة الانسان فی الکون ؟ \_ انها نقطة من خط. وما هی أحاسیه ؟ . \_ إنه طامة حالکة . وما هو تکوین جسمه ? . \_ إنه شیء معد للفساد . وما هی روحه ? \_ إنها دخان . وماهو حظه ? \_ إنه سر غامض . وما هو مجده ? \_ إنه " اللاتأكدية » نفسها .

وفى العموم: إن كل شيء فى الانسان عبث: جسمه ماء يسيل ، ونفسه حلم من الأحلام، وحياته معركة دأعة. وشهرته بعد الموت هى النسيان التام. فماذا إذاً ، يستطيع أن يرشدنا ? \_ إنه شيء واحد، ،وهو: الفلسفة » (١) .

غير أنه مع عدم يقينه بالمصير الطبيعي الذي قررته الرواقية كان مؤمنا المارتباط الوثيق بين الانسان والكون العام . وكان يرى أن حظ الاول من حظ الثاني وغايته من غايته ، ولكن في غموض وإبهام ، إذ لم يحاول أن يشرح كيف وإلى أى مدى وصل هذا الارتباط ، وإما كل ماعناه في هذا الشأن هو أن يثبت أن الانسان جزء من الكون العام ، وأن مايقع له هو ضروري الوقوع لهذا الجزء من الكون .

وبالتالى : يجب على الشخص أن يتلقى مايحدث له بصبر واحتمال ، للأنه اقتضته صلاحية النظام الكون ، وهو فى هذا يقول مخاطبا الكون :
« إن كل مايصلح لك يصلح لى (٢) » .

<sup>(</sup>۱) ا نظر ۷۳ من کتاب ( فیکتور دلبوس ) .

<sup>(</sup>۳) أنظر صفحة ۱۲۹ من كتاب « چانيه » و « سياي »

وأن الاستفسار عن علة هذا الشر أو تلك الدمامة مفسد لبعض نواحي اللتمة النفسية المناشئة من تجنب ما يجب تجنبه . وحو في هذا يقول : « إننا أحرار في تجنب ما تضاد به طبيعة السكون العام طبيعتنا أو تجرحهــا ٤. ولكن لايوجد شيء أبعد عن التعقل من أن يسخط الانسان احتجاجا على بوجود هذه الأشياء التي تضاد طبيعتنا . إذا صادفتك خيارة مرة فألقها ، وإذا اعترض طريقك شوك فاستبدله بطريق آخر ، وسر إلى غايتك ولا تردف هذا السير بقولك : لماذا وجد هذا في العالم » (١) . وكما يجب على المرء أن يقبل كل أساليب الحياة ، لا ننها من ضرورات النظام العام ، كذلك يجب عليه أن يقبل الموت باسما ، لأ نه أحد هذه الضرورات التي اقتضاها النظام ، وأن يفارق الحياة وقلب، مفعم بالشكر والعرفان بالجميل لمن أوجده وغذاه وأنضجه. وهاك قوله في هذا: و لننفصل من الحياة في احمّال كالزينونة الناضحة التي تسقط مباركة الأرض التي غذتها والشجرة التي حملتها (٢).

وعنده أن فكرة الموت \_ وإن لم تخف الانسان \_ يجب أن تلهمه الآراء الحقة في الحياة فتعلمه مثلا أن المجد في عمل الخير ، لافي مظاهر الحياة الفارغة ومناصبها وأموالها ، لا أن الاسكندر القدوني وراعي بناله خصما بعد الموت لحالة واحدة (٣) » .

#### ع \_ الانمير بعنره

رفع « مارك أوريل » الأخلاق إلى درجة فاثقة وأعلن وجويب

<sup>(</sup>۱) أنظر صفحة ۸۱ من كتاب « ڤيكتور دلبوس »

<sup>(</sup>۲) انظر صفحة ۷٦ من كتاب دلبوس (۳) انظر صفحة ۷۵ من الـكتاب المذكور .

استقلالها عن كل شيء حتى عن الفكرة ، الميتافيزيكية » فصرح بأن عمل الخير لاينبغي أن يقصر على من له مبدأ «ميتافيزيكي » سام ، بل يجب أن يتناول كل بني الانسان بصرف النظر عن أن يكون من أصحاب الآراء النظرية أو من المعامة والجاهير . وهو في ذلك يقول: «لاتتخل عن أن تكون حراً متواضعا معليها للاله يحجة أنك يائس من أن تكون من أصحاب المذاهب الجدلية أو من علماء الطبيعة » (١) .

وليس هذا فحسب، بل إن عمل الخير لاينبغي أن يتعلق بإيمان الشخص بالاله، وإنما يجب أن يكون لذاته مادام هو من طبيعتنا . وهو في هذا يقول : ٢ إذا كان الاله موجودا ، فمن الطبيعي أن تتبع أوامره ، وإذا كان كل شيء في الكون راجعا الى المصادفة فلا تعمل أنت على الاقل تبعاً لهذه المصادفة » (٣) .

امتاز « مارك أوريل » على من سبقوه من الأخلاقيين بوضع نموذج خاص لأخلاقيين بوضع نموذج خاص لأخلاق اللوك ، وان كان هذا النموذج لم يخرج عن كونه جزءا من الأخلاق العامة ولكن إحساسه بثقل مسئوليته ومضاعفة عقوبت قد ألهمه هذه العتاية الخاصة بأخلاق الملوك ، ليعظ نفسه ويكمل ذاته . وقد على عندا التموذج فقال مخاطبا نفسه : « احترس من أن تفجر كما فعل محض المقياصرة واحتفظ بنفسك بسيطا ، خيرا ، نقيا ، جديا عدواً للافراط في اللذائذ ، صديقا للمدالة ، مندينا ، محسنا ، إنسانيا ، حازما في تطبيق أواجب ، وجاهد لتبقى كما أرادت الفلسفة أن تكونك : أي عظم الآلحة وأسرع إلى مساعدة الانسان .

<sup>(</sup>١) و (٢) انظر صفحة ٧٨ من كتاب دليوس .

إن الحياة قصيرة ، وان الثمرة الوحيدة للوجود على الأرض هي الاحتفاظ بالنفس في الاستعداد النقي للأعمال النافعة للانسانية » (١).

على أن هذه الخيرية وذلك العطف البالغ حد النهاية اللذين نشاهدهما عند « مارك أوريل » لم يمنعاه من أن يفهم الانسانية على حقيقتها ومن أن يحيط بممايب الناس وشرورهم وكذلك لم تحلق به ثقته في الأخلاق فی جو الخیال الخداع الذی یهوی بصاحبه إلی حضیض الا مال الکاذبة ، بل إنه كان دقيقا إلى حد يستوجب الاعجاب ، فأدرك كل شيء على حقيقته ، .ورسمه على طبيعته ولم يلهه تعلقه بما يجب أن يكون عن إدراكه لما هو كائن . وإليك فقرة موجزة من تصويره الأمين لبني الانسان . قال : « إن الناس تتبـادل قلوبهم الاحتقار ، ومع ذلك يلقى كل واحد منهم الآخر بالبشاشة واللطف واللودة . إن كل واحــد منهم يود أن يدوس الآخر ويتخذ منه مكانا يقف عليه ، وهم مع ذلك ينحني كل منهم للاخر إجلالا . . . . وإذا رأوك تهلك من الغضب أو من الشعور بالاهانة فلا يحول ذلك بينهم وبين الاستمرار في عملهم ، (٢).

ولكنه لايبيح للانسان الخير أن يحزن نفسه لما يراه من انغماس الانسانية فى الشر إلى هذا الحد ، وينصحه أن يكتنى بتقويم نفسه إن لم يستطع فعل ماهو أكثر من ذلك فيقول : « إنهم يقتلون ويمثل بعضهم ببعض ، ويلعن بعضهم بعضا ، ولكن ما الذي يمنع نفسك من أن تظل بين كل هذا حكيمة معتدلة عادلة » (٣) .

<sup>(</sup>١) انظر صفحة ٨٠ من كتاب دلبوس .

<sup>(</sup>٢) راجع صفحة ٨٨ من هذا الكتاب نفسه .

<sup>(</sup>٣) انظر صفحة ٣٠٠ من كتاب «چانيه» و «سياى» .

# ا أثر الرواقية في تشريع روما

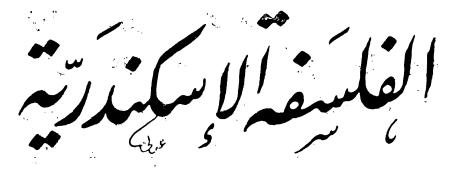
لما طود الأباطرة الرومانيون الثلاثة كل الفلاسفة على اختلاف مذاهبهم الأمن روما وحدها ، بل من كل الأراضي الأيتاليـة لم يخفت صوت ﴿ الفلسفة الرواقية منها ، لأنه كان قد ارتفع وتغلغل إلى كل مسمع بدرجة يتعذر معها خفوته . وكانت فلسفة السوفسطائيين التي أسست بين القانونين : الطبيعي والدنى خصومة أحنقت القننين والشرعين عليها قدهيأت الفرصة لانتصار المدرسة الرواقية التي كانت تعالمها تساعد الشرعين الرومانيين على نشر العدالة واستتباب الأمن وسيادة السلام، فهي - وإن لم تستطع أن تمحر الرذائل من روما – قد نجحت في تخفيفها وإرجاءها إلى درجة الاعتدال بعد التطرف. أما المبادئ العالية كالعدالة والاحسان والساواة أمام القانون فقد أصبحت فى روما بفضل المدرسة الرواقية شيئا طبيعيا عاما يدركه كل أفراد الشعب. ولقد بلغ الأمر بفلسفة هذه المدرسة أن أصبحت لغتها هي أسلوب عظاء القننين والقضاة في روما أمثال: « جانوس » رو « بول » و « أولبيان » و « پاپيان » وأصبحوا لايعترضون على تعالمها الأخلاقية الجوهرية، بل أضحوا يتشيعون لها ولا يضحون شيئًا منها إلا لمضرورة حفظ نظام الدولة في الأحوال النادرة التي يتصادم فيها بعض ..هذه البادىء مع دساتير الامبراطورية . ومن ظواهر اصطباغ القوانين الرومانية بالتعالم الأخلاقية الرواقية ما يقوله « أولييان » وهو أحد كبار رجال القانون : «كل أفراد بني الانسان ولدوا أحراراً ومتساو**ن ،** وضع الانطان أخاه الانسان من وضع الانظمة الغير الطبيعية ، وإن العقود ۲۰۷ — (م ۷ ' \_ الفلسفة الاغريقية) الجزء الثاني

قد استعدت عناصرها الاولى من الحب المتبادل والرغبة في تأدية الخدمات من الجانبين ». ويقول « يول »: « إن العقوبة لم تفرض إلا لتحسين أحوال بنى البشر » وهؤلاه المشرعون — وإن لم يجرؤا على التصريح بمحو نظام الرق — قد علوا على إلغائه بوسائل كثيرة ، لأنه كان من الصعب على الطبيعة الرومانية الخروج على الأنظمة المقورة ، فكان المشرعون غالباً يكتفون بتلطيف الظلم التقليدي قليلا قليلا دون الاجتراه على محود دفعة واحدة .

وفى الواقع إن الفلسفة تبعت فى سيرها الطبيعي حرَّكة اللدنية ذراعة بذراع وشبراً بشبركا يقول العرب. فني أول عهد الاغريق بالمدنيـة لم تستطع الفلسفة أن تسوى بين الطبقات، وظل التطاحن بين الاريستوقراطية والديموقراطية قاحلا مجديا لم ينزل الاولى عن شيء من غطرستها ، ولم ينل الثانية شيئًا من حريتها. ومن أكبر دواعي الدهش والاستغراب أننا نرى « أفلاطون » و « أرسطو » يصرحان بأن من الطبيعي أن تتحقق. الأخوة والصداقة والساواة بين الاغريق وحدهم ، أما البربر \_ وهم كل من عدا الاغريق من النوع البشرى ـ فهم خارج الهيئة الاجماعيـة أي. ليس من الضرورى أن يفوزوا بحقوق سياسية أو عمرانيــة، وليس من.. الطبيعي أن تتحقق العدالة بينهم وبين الاغريق. ولما درس الاسكندر المقدوني نظرية أستاذه « أرسطو » في هذه الناحية لم يرقه ما فيها مرز سطحية ، فصمم على أن يحقق نقيضها تحقيقا واقعيا فأخــذ يعمل على أن. يجمع البشرية كلها تحت علم واحد، وأن ينشر فيها ثقافة واحدة ، وأن يحقق المساواة أمام القيانون وفى جميع الحقوق بينكل أفرادها دون أن يمير الفروق بين إغريق وغيره أى اهمام.

وقد شرع فى تحقيق هذه الفكرة ، فبدأ يمزج الشرق والغرب، وأعلن أن كل شرقى يتزوج بغربية ، أو غربى يتزوج بشرقية له مكافأة ، فاندفع الناس يحققون هذه الفكرة حتى قيل: انه قد تمت فى ليلة واحدة عشرة آلاف عقد من هذا النوع . وكان أول هذه المقود هو عقد الاسكندر نخسه على بنت عاهل فارس . ومهما يكن من نصيب هذه الواية من المسحة فان الذي لاريب فيه هو أن الاسكندر قد خرج على نظرية أسناذه وحلول هذا المزج محاولة فعلية .

ولما جاءت الدرسة الرواقية رأت أن هذا التفريق الذي لامبرر له بين الاغريق وغيرهم مناف للسكرامة الانسانية، فهبت تعمل على تحطيمه بكل ما أوتيت من قوة حرصاً على هذه السكرامة واحتفاظابها، وأعلنت وجوب سيادة الاخاء والساواة. وإذاً ، ظارومان لم يكونوا مبتدءين في هذه الفكرة، وإنما كانوا مجتقين لها عمليا، وحسبهم هذا.



#### نظرة عامة

من مبادىء الرواقية التي كانت تعمل على تحقيقها مبدأ الوحدة الإنسانية، لأنها كانت تعتقد أن اشتراك بني البشر جميمًا في هـذا العنصر السامى وهو العقل يجعل فكرة إزالة الفروق لوطنيـة والجنسية أرقى ما تصل اليه الهيئات الاجتماعية من سمو وعظمة . ولقد مر بنا شيء من هذه النظرية حين درسنا «سينيك » الفيلسوف الرواقي الروماني ، وقلنا : إن الاسكندر الاكبر قد سبق الرواقية الى محاولة تحقيق هذا البدأ ، ولكن المنية لم تمكنه من إتمام مبتغاه ، فظلت هذه الغاية قبلة كل فيلسوف يدين بفكرة الاسكندر التي اعتنقها الرواقيون من بعده ثم أُخذت تقوى وتنتشر مع الزمن فى الشرق والغرب الى أن سطع كوكب الفلسفة الاسكندرية فى سهاء العالم العقلي ، فوجد أنصار هذه الفكرة في عاصمة مصر العظيمة مرعى خصيبا لمبادئهم حيث كانت هذه الدينة أول عاصمة في العهد القديم اجتمعت فيها أجناس مختلفة ، وتلاقت فوق أرضها عناصر متباينة ، إذ كنت تشاهد فيها المصرى آخذاً بيـد الاغريق ، وترى اليهودى يصادق الفارسي ، وتسمع الرومانى يتودد الى السورى. وعلى الجملة : كانت الاسكندرية هي المدينـة الوحيدة التي يمكن فيهـا تحقيق فكرة الوحدة الانسانية الساميـة. أضف الى هذا أن مكتبتها الغنية التى أنشأها البطالسة ووصلوا بها الى الأوج, حتى أضحت منقطعة النظير فى العالم كله ، كان لها فى نشر الفلسفة أثر بعيد الغور .

غير أن مهاجمة المدارس: « الايبيكورية » و « الارتيابية » للديانات والأرواح الخفية قد أحدثت رد فعل في هذا العصر ، فبدل أن كان الناس قبل « إيبيكور ، و « بيرون » لا يؤمنون بما ور الطبيعة إلا بما تؤيده العقول السليمة ، أصبحوا يؤمنون حتى بالخرافات التي لا يستسينها العقل مطلقا . وكأن الانسانية كائن حي يريد أن يأكل ليميش . فاذا حيل بينه وبين الغذاء الجيد ، اندفع يلتهم ما يصادفه من غذاء خبيث ، لأنه في حاجة الى ما يقيم أوده و يحفظ حياته .

وهكذا الانسان دينى بفطرته ، محتاج الى الايمان . فاذا منع من الاعتقاد بالحقائق هرع الى التصديق بالأساطير والخرافات ، وهذا هو الذى حدث فى ذلك العهد الاسكندرى . وقد ساعد على هذه الحالة وجود دجالين ومهرجين من الفرس كانوا يحترفون التنجيم والسكهانة ، وآخرين من المصريين يمتهنون السحر والاتصال بالأرواح الشريرة التى تؤثر فى الانسان .

وفوق ذلك فقد انتشر في الاسكندرية في ذلك الحين كثير من العقائد الدينية الشرقية مثل الديانة الاسرائيلية ومثل ديانة «ميتهرا» الفارسية وديانات الكلدانيين وعقيدتي . « ايزيس » و سيراپيس » المصريتين وغير ذلك من عقائد أسلاف ذلك الخليط الذي تلاقي في الاسكندرية في تلك الفترة . ومثل الديانة المسيحية التي كانت لا تزال في ذلك العهد ناشئة ضعيفة فأدى ذلك كله إلى وجود جو خاص يتحقق فيه التوفيق بين جميع هذه العقائد

والخرافات من جهة والفلسفة الاغريقية من جهة أخرى .

ولما كان هذا التوفيق المراد يستلزم التأويل المشكلف في الناحية الدنيا ، لتقريبها من الناحية العليا ، فقد أخذ المثقنون يؤلون النصوص الدينية بما يقربها من الفلسفة الاغريقية ، ليضيقوا الهوة بينهما بقدر المستطاع على ماسيجيء . غير أن هذه الفلسفة التي كانوا يحاولون التوفيق بينها وبين العقائد القديمة لم تكن فلسفة محددة ولا واضحة ، وإنما كانت هي الأخرى خليطا مظلماً من مذاهب: «هيرا كليت » و « فيثاغورس » و « أفلاطون » و « أرسطو » و « زينون » و « إيبيكور » والارتيابيين ، إذ ظهرت في ذلك العهد في الاسكندرية نهضات الفيثاغورية الحديثة والارسطوطاليسية والبيرونية ، وعلى الأخص الافلاطونية . أما الرواقية فلم يكن لها ممثلون في الشرق ، وإنما كانت ساطعة في روما .

كان العصر الأول في الاسكندرية عصر شروح وتعليقات وتأويلات أكثر منه عصر ابتداع وتجديد. وقد ظل كذلك إلى أن تغلبت الآراء الافلاطونية على غيرها نهائيا . فاستقرت بهذا التغلب الحركة العقلية في البلاد استقراراً هيأها للنضوج ثم لانتاج أسى مدارس ذلك العصر على الاطلاق وهي الافلاطونية الحديثة التي سنعني بدراستها بعد أن نطوف في إيجاز بالعصر الذي تقدمها . وإليك هذه الطوفة:

# تطور الارتيابية

Afre

يحدثنا تاريخ الفلسفة أن الارتيابية قد تطورت في القرن الاول قبل المسيح وفى القرون الثلاثة التي تلته تطوراً كاد يقطع الصلة بين زعائها المحدثين وهم: « إينيزيديم » و « أجريها » و « سيكستوس أمهيريكوس » المحدثين وهم التجريبي ، وبين « أرسيزيلاس » و « كارنياد » التجريبي ، وبين « أرسيزيلاس » و « كارنياد » المعتدلين ويعود بهم إلى مبادى « « پيرون الاولى المتطرفة التي لم تكن تؤمن بشي .

غير أن هؤلاء الزعاء المتأخرين – على الرغم من ذيوع مبادئهم – ظلت جياتهم الخاصة مجهولة كل الجهل، إذ لم يعرف التاريخ عنها إلا لحات غاية في الايجاز والابهام ، كأن يعرف مشلا عن « إينيزيديم » أنه عاش قبل المسيح بقليل وأنه كان أستاذاً للفلسفة في الاسكندرية وعن « سيكستوس أميريكوس » أنه عاش في النصف الأخير من القرن الشاني بعد المسيح . وعن « أجريا » أنه عاش في عصر محدد بين هذين العصرين .

أما آراؤهم فقد وصلت إلينا عن طرق مختلفة ، إذ عرفنا مذهب « إينيزيديم » بفضل « فوسيوس » البيزانتي الذي حفظ لنا ملخصا قيا كتابه المسمى: « الخطب الهيرونية » الذي فقد والذي لولا هذا الملخص

لما عرفنا عنه شيئا . وبفضل « سيكستوس » الذي بسط مذهب. « إينيزيديم « في كتبه بسطا وافياً

أما مذهبا: « أجريها » و « سيكستوس » فقد وجـدناهما مفصلين. في كتب هذا الأخير تفصيلا كافياً. وإليك هذه الآراء حسب ترتيبها تب

## (۱) مذهب (اینزیدیم)

صدر « إينيزيديم » في مذهبه عن مبدأ أساسي خليق بأن يضع آراءه في الصف الأول من صفوف الارتيابية المغالية ، وهو أن الحكيم يصل حقا الى السعادة بفضل تنبهه إلى أنه من غير الممكن أن يدرك الانسان شيئا مؤكداً لاعن طريق الحس ولا عن طريق العقل.

نعم إن « بيرون » قد سبق « إينيزيديم » الى هذه الفكرة كما أسلفنا ولكن أهمية هذا الاخير تنحصر فى أنه كان أول من جمع الاسانيد العشرة « tropes » التى تؤيده فى لا أدريته وتبرهن على أن جميع القائلين بالحقائق التأكيدية فى نظره واهمون . وهذه الأسانيد تتعلق أربعة منها بذات الشخص المدرك ، والسنة الباقية تتعلق بالمدركات .

وإليك هذه الأسانيد:

- (١) إن الشيء الواحد يتمثل للحيوانات المختلفة بكيفيات متغايرة بسبب. الاختلافات القائمة بينها.
- (٢) إن بين بنى الانسان أنفسهم اختلافات مادية ونفسية تجعل الشيء الواحد يدرك لديهم بطرق متباينة.
- (٣) إن حواس الفرد الواحد من بنى الانسان ليستدأمًا على وفاق على وألل من الله الما أحيانا تتناقض فما بينها .

- (ع) من الممكن أن يوجد خلاف بين إحساسات حاسة واحدة بسبب اختلاف الظروف والعوارض كالسن والهوى والتخيل ، والحزن والفرح والجنون .
- (٥) إن الشيء الواحد يظهر لنا في صور مختلفة حسب المظاهر المتباينة التي برتديها . فمثلا إذا لمسنا وحدة من وحدات الرمل ، أحسسنا بخشونتها وصلابتها ينما إذا لمسنا كومة من الرمل ، ألفيناها ناعمة لينة .
- (٦) إن نتائج الملاحظات تختلف باختلافات الظروف . فمثلا: البرج المربع يظهر على بعد مستديراً .
- (٧) إن الانفعالات التي تحدثها الأشياء في نفوسنا تختلف قوة وضعفه باختلاف اعتيادنا علمها .
- (٨) إن معرفة الأشياء في ذاتها غير ممكنة بسبب نسبية انفعالاتنا المائها .
- (٩) إن بعض حواسنا لا تدرك إلا عن طريق واسطة تصل بينها وبين مدركاتها كالهواء والسوائل ، ولا نستطيع أن نقدر بالضبط تأثيرات هذه الوسائط على إدراكاتنا .
- (١٠) إن اختلاف القوانين والعادات تجعل من المستحيل تحديد ماهو حق وما هو باطل ، وما هو أكثر اتفاقا مع الطبيعة (١) . هذا هو مجمل أسانيده العشرة التي هاجم بها المذاهب التأكيدية . ولم يقتصر « إينيزيديم » على هذه الأسانيد ، بل إن له مهاجمات

<sup>(</sup>١) أنظر صفحات ٣١ وما بعدها الى ١٦٣ من الكتاب الاول من « الهياكل الهيرونية » تأليف « سيكستوسأمهير بكوس » وصفحات ٦٩ وما بعدها الى ٨٨ من الكتاب التاسع من حياة الفلاسفة لديوجين الا ارس .

عنيفة أخرى وجهها إلى نظرية العلل والمعلولات ، ولكنه من الغربب أن هذه المهاجمات لم تتجه إلى تلك النظرية فى ذاتها ، وإنما اتجهت على الأخص إلى آراء الايبيكوريين فها .

وهاك شيئا منها:

(۱) لماذا نتامس علل الظواهر الطبيعية في « اللامرني » ؟ . (۲) كيف يمكن أن يكون المرنى الحائل الفياني برهان اللامرني الخالد ؟

(٣) لماذا نرجع علل ظواهر عالمنا المتعددة إلى وحدة مبدأ معين الأدر مثلا ) ?

(٤) كيف نعزو نظام العالم إلى علل خاضعة للمصادفة (١) ٩. وبعد أن فرغ « إينيزيديم » من هذه الاعتراضات انتهى إلى نتيجتها المحتومة وهي قوله : « لا يستطيع أحد أن يؤكد حتى ريبته ذاتها » . غير أن « سيكستوس أمييريكوس » – على الرغم من هذه الارتيابية القصوى التي عزيت إلى « إينيزيديم » – يعود فينبئنا أن هذا الشك لم يمنعه من أن يكون في الطبيعة هيراكليتيا بوجه ما ، ومن أن يتخذ الهواء مبدأ للكون ويؤمن بنوعين من التغير : أحدهما التغير الموضى الذي يتعاقب الموضى الذي يتعاقب على الصفات .

ولا ريب أن هذه مشكلة عويصة لم تحل بعد ، إذ أن هذا الفيلسوف يظهر في اعتراضاته الثمانية عشر ارتيابيا ، بل يصرح بأنه

<sup>(</sup>١) انظر صفحات ١٨٠ وما بعدها من كتاب « الهياكل اليبرونية » .

لا أحد يستطيع أن يؤكد حتى ربيته نفسها ثم يعود فيؤكد أن مبدأ المكون هو الهواء ويؤمن بوجود نوعين من التغير . ولكن الأستاذ «بريهييه» قد لطف من حدة هذه المشكلة فأعلن أن بين جميع الشكاك وبين « هيراكليت » صلة قوية (١) . ومعنى ذلك أنه لاغرابة في أن يكون « إينيزيديم » هيراكليتيا من بعض نواحيه .

## (ب) مذهب أجريبا

يعزو « سيكستوس » و « ديوچين لا إرس » إلى « أجريها » خسة اعتراضات ضد الآراء التأكيدية ، ولكن طبيعتها تختلف عن طبيعة اعتراضات :

(۱) إن الفلاسفة يتناقضون فيما بينهم من جهة ، ويتناقضون مع العامة من جهة أخرى .

(۲) إن برهان كل دعوى يحتــاج بدوره إلى برهان ، والبرهان يعتاج إلى برهان وهكذا رجوعا إلى الوراء بلا نهاية .

(٣) إن أحكامنا على الأشياء لا يمكن أن تكون إلا نسبية ، لأنها تتعلق بصلات الأشياء معنا ، لا بالأشياء في ذاتها .

(٤) لكى نفر من الرجوع إلى الوراء بلا نهاية لابد من وضع فوض ولكنه غير مبرهن عليه .

(ه) لا يمكن الفرار من العودة إلى الوراء ومن الفروض الغير المدعمة إلا باستعمال الدور في التدليل وباتخاذ النتيجة كمبدأ للصدور .

<sup>(</sup>١) أنظر صفحة ٤٣٤ من الجزء الاول من كتاب الاستاذ « بريبيه » .

أَ وَمِنَ هَذَا كُلُهُ يَتِبِينَ أَن كُلُ مَعْرَفَةً تَأْكَيْدِيَّةً حَسَيَّةً كَانَتَ أَوْ عَقَلِيَةً مُستحيلةً (۱) .

# (ع) مدهب سیکستوس امدیریکوس

اشهر « سيكستوس أمبيريكوس » على الأخص بمعلوماته الوافرة والمحددة التى أدلى بها عن الفلاسفة الارتيابيين ، ولكنه — على الرغم من وفرة معارفه فى هذا الشأن — لم يزد على آراء من تقدموه من الشكاك شيئاً يستحق الذكر ، ومع ذلك ، فلا ينبنى الحكم بحرمانه نهائياً من التجديد ، إذ أنه صرح إنشاء بأنه مادام ليس فى مكنة أحد أن يعرف حقائق الأشياء ، فان أحكامنا الظاهرة كافية فى تنظيم حياتنا اليومية لأن « الشكاك لايهدمون الظاهر » (٢) .

فثال ذلك أنه يكنى الانسان أن يلاحظ أن العسل يصير ما يمتزج به حلوا لكى يحكم أنه يمكن أن يؤكل دون احتياج إلى البحث عما إذا كان يشتمل فى ذاته على صفة الحلاوة أو لايشتمل ومن هذا نشأت أهمية الملاحظة والتجربة وقد صرح « سيكستوس » أيضا بأن في الأشياء التى تتعاقب علينا فى حياتنا العادية دائما نواحى جديرة بالملاحظة وأن الانسان يتذكر أنه قبل هذا الشيء أو بعده ينتج شيئاً آخر ، وهذا هو الفارق بينه وبين بقية الكائنات الحية .

<sup>(</sup>۱) أنظر صفحة ۱۹۶ وما بعــدها الى ۱۷۷ من الــكتاب الاول من « سيكستوس » وصفحتي ۸۸ و ۸۹ من الــكتاب التاسع من (حياة الفلاسفة ) لــ ( ديوچين لا ارس ). (۲) أنظر صفحة ۱۹ وما بعدها من كـتاب « الهيا كل اليبرونية » .

وعنده أن النفس لاتجاهد ضد المادة كما كان القدماء يتصورون ، وإنما هي تدع نفسها تقاد بقوة المؤثرات القاهرة مثـل الطبيعة وضرورة الهوى والتقاليد والعرف والقوانين .

هذا هو مجمل آراء الارتيابيين بعد تطورهم الأخير . ومنها يبين في وضوح أنهم عادوا إلى تطرف زعيمهم الأول بعد الاعتدال ألذي رأيناه عند مدرسة الرجحان .

,

# نهضة الفيثاغورية

### غمهير

فى أوائل القرن الأول للميلاد المسيحى هبت الفيثاغورية من مرقدها بعد خمول طويل كاد يمحوها من البيئات العلمية ، ولكن الصورة التى نهضت عليها لم تعرف على حقيقتها لأن المصادر التى تحدثت عنها فى ذلك العهد قليلة لاتكنى لايضاحها .

أما منتجات أعلامها في هذه النهضة فقد كانت على الأخص أخلاقية مننسكة عليها طابع الأفلاطونية وكانت هذه البادى والأخلاقية في أكثر نواحيها مشوبة بنوع من الرياضية الخرافية التي تعزو إلى الأعداد خواص سحرية وتأثيرات غير طبيعية كما أشرنا إلى ذلك حين عرضنا للمدرسة الفيثاغورية في الجزء الأول من هذا الكتاب .

ومهما يكن من هذا الغموض فاننا سنحاول أن نستشف ما يمكن استشفافه من آراء أهم زعمائها الذين كان لهم الفضل في نهضتها . وهاك تلك المحاولة :

# (۱) موديدانوس الجادبزى

لايعرف التاريخ عن هـذا الفيلسوف أكثر من أنه عاش في القرن

الأول بعد المسيح وأن كل ماوسل إلينا عنه إنما عباء عن طريق. الاستوس » .

أما مذهبه فيتلخص في أن كل شيء يجب أن يرجع إلى العدد، وهو يجزم بأن أفلاطون قد استعار مذهب المثل من أعدد الفيثاغورية القدعة ، وهو يجتهد في إحكام الصلة بين مابعد الطبيعة الأفلاطوني وبين الفيثاغورية. ثم يسلك إلى هذا التوفيق سبيل التأويل كما هي روح ذلك العصر كله ، فيعلن أن الموجود الذي هو فوق كل الموجودات والذي هو عند أفلاطون الخير الأعلى إنما هو الوحدة الأولى. وتلى هذه الوحـدة وحـدة ثانية وهي الموجود الحقيقي الذي كان أفلاطون يدعوه بالموجود العقلي أو الثــل . وبعد هاتين الوحدتين توجد وحدة ثالثة هي النفس التي تساهم في الثل . وبعد هذه الوحدات الثلاث يوجد كائن رابع ليس وحدة وإنما هو مركب وهو « əpezp » أبو المادة المؤلفة من المحدود و «اللامحدود» . وهذا الكائن الرابع لايساهم عنده في المثل وإن كان منظم حسب صورها . وهذه النظرة التي نظرها « موديراتوس » الى العالم هي التي ستكون فيا بعد أساسا لفلسفة الأفلاطوفية الحديثة .

غير أن « موديراتوس » يعترف بأن الأعداد ليست حقائق قائمة بنواتها ، وإبما هي رموز لشرح طبائع الأشياء الحقيقية ، وفي هذا يقول فوفريوس » : « إن الفيثاغوريين لما لم يستطيعوا أن يشرحوا المبادىء الأولى بوساطة الخطب في وضوح هرعوا الى الأعداد ليوضحوها بوساطتها » (١) .

<sup>(</sup>١) انظر صفحتي ٨٨ و ٩٩ من كتا حياة فيثاغورس تأ ايف (فرفر يوس)

ومن هذا يتبين أن فيناغوريي القرون الأولى بعد السيح كإنوا يرون فى العدد وسيلة للوصول إلى الحقائق اللامجسة أكثر منه علما مقصوداً لذاته .

## (ب) سیکستوس الائب

لانعرف شيئا عن هذا الفيلسوف أكثر من أنه عاش في روما في القرن الأول وأنه كتب مؤلفات في الأخلاق لم يصلنا من أنبائها إلا ثناء على الفضيلة متحمس بقلم « سينيك » الفيلسوف الروماني ، وإلا مجموعة مؤلفة من أربعائة وسبع وعشرين حكمة تفيض كام ابالأخلاق السامية والعواطف الدينية .

وقد ارتاب الباحثون في هذه الحكم فنزاها بعضهم اليه ، ونسبها البعض الآخر إلى ابنه « سيكستوس » الأصغر .

# (ج) أبولونيوس التيابي

عاش « أيولونيوس » في النصف الثاني من القرن الأول بعد السيح . ولم يكد يموت حتى اعتبره معاصروه قديسا من قديسي الفيثاغوريين ثم نسجوا حوله طائفة من الخرافات أسندوا إليه فيها معجزات لايقبلها العقل . فن هذه الخرافات الدهشة أن « فيلوسترات الأتيني » كتب حوالي سنة ٢١٧ حياة « أيولونيوس » بطريقة هي إلى الأساطير أقرب منها إلى الحقائق التاريخية حيث اتخذ منه قديسا متنسكا تصدر عنه المعجزات ، بل إنه اعتبر في القرن الثالث مماثلا للمسيح ووضعت كتبه في صف بل إنه اعتبر في القرن الثالث مماثلا للمسيح ووضعت كتبه في صف

الأناجيل. واشتعلت بسببه نيران المجادلات بين المثقفين من الوثنيين والسيحيين.

غير أن هذه المؤلفات قد فقدت ولم يصل منها إلى العصر الحديث الله بضعة سطور من مؤلفه عن الألوهية حفظها « أوزيب » المسيحى . وفي هذه الفقرات القليلة التي تلوح عليها روح الفيثاغورية حمل المؤلف حملة قاسية على شعيرة التضحية وأوصى بالصلوات التي هي من عمل الفكر المحض .

## (د) نیکوما کوس

ولد هذا الفيلسوف في البلاد العربية وعاش في القرن الثاني بعد المسيح. حوهو الذي زعم العرب أنه والد أرسطو على الرغم من هذه القرون العديدة التي فصلت بينهما كما أشرنا إلى ذلك في موضعه .

ويظهر أنه كتب عدة مؤلفات عن الفيثاغوريين وآرائهم بقيت منها الى الآن شذرات هامة ولا سيا من كتابه المعنون: « الألوهية الرياضية ». وعنده أن العدد هو النموذج الذي كان يوجد في علم الصانع قبل إنشائه المحسات. وبالتالى ان الأعداد والثل هي الفكر الالهية التي على عاذجها صاغ الصانع العالم.

- 774

# نهضة الافلاطونية

تمهبر

لم يكد عصر «كارنياد» ينتهى ويخلفه على رياسة الأكاديمي أولئك القوم الخاملون حتى هوت الأفلاطونية في عصر مظلم انعدم فيه إنتاجها العلمي تماما وتقدمتها المدرستان التأكيديتان: الرواقية والايبيكورية من جهة والدرسة الارتيابية من جهة أخرى . وقد ظلت ترزح تحت هذا الخدول حتى بداءة القرن الأول بعد السيح حيث هبت من سباتها وأخذت تستعيد مكانتها شيئاً فشيئاً حتى سطعت سطوعا تاما لون العصر كله بلونها وجعله خليقا باسم عصر الأفلاطونية الحديثة .

غير أن هذا النهوض لم يؤت ثماره دفعة واحدة 4 وإنما استغرق عصراً غير قصير كانت أثناءه نار الخلاف تشتعل بين الأفلاطونية البادئة في نهضتها والرواقية الثبتة الدعائم في عصر الأمبراطورية الرومانية .

ومن أهم أسباب الشقاق بين الامبراطوريتين أن الرواقية كانت ذائعة بين العامة والجماهير على حين كانت الأفلاطونية مقصورة على الخاصة الممتازين ، وأن مبادىء الأولى كانت أميـل إلى الديموقراطيـة والحرية الشعبية ، ينما كانت الثانية أريستوقراطية تميز بين الطبقات وتحمد الحرية بحدود قاسية لاتعرف لينا ولا هوادة .

وقد نبأنا « فيلوسترات الأتينى » في كتابه « حياة أپولونيوس النيانى » أن هذا الأخير اصطدم يوما مع « إيفرات الرواق » أمام الأمبراطور « فيسرازيان » فانتهى بهما الحوار إلى نوع من الحدة ظهر خلالها « أپولونيوس » مؤيداً للنظام الأمبراطورى الذى يضمن الحرية المحدودة ويقر الملكية الثابنة على عكس « إيفرات » الذى رأيناه صديقاً للديموقراطية إلى حد أن ينصح للامبراطور في جرأة بالتخلى عن عرشه وهكذا ظل النزاع في أعنف حالاته بين الأفلاطونية التى كانت تدعى أن عنصرها سهاوى ، وأنها لا يحترم في الانسان إلا ناحيته القدسية وهى النفس ، وبين الرواقية التى كانت تعلن أن أهم شيء في نظرها هو التوفيق بين الانسان وبين الطبيعة ، وأن أجل غايات الانسان هي رسالته الاحتماعية .

## (۱) فیلوید الاسکندری

#### ۱ \_ میانہ

ولد « فيلون » فى الاسكندرية حوالى سنة ٤٠ قبـل السيح من أسرة يهودية كان أفرادها يشغلون مكانة رفيعة بين رجال الدين ، بل بين الجاليات اليهودية الثرية المثقفة فى المدينة والتى كانت ثقافتها هيلينية أكثر منها أى شىء آخر .

ولما نشأ «فيلون » تلقى إلى جانب تربيته العبرية تربية إغريقية قيمة كان لها على حياته العقلية أثر بعيد ، ولكن أثر أفلاطون على الأخص هو الذي طبع تفكيره بطابعه .

ولما أتم ثقافت عين - فيا يظهر - أستاذاً في إحدى اللدارس الدينية الهودية كما تدل على ذلك أساليبه في كتبه العلمية .

وفي عهد الأمبراطورين: « كاليجولا » و « كاود » تحرش المصريون والاغريق بيهود الاسكندرية واضطهدوهم اضطهاداً عنيفا كان من نتائجه أن قتل منهم عدد عظيم فأوفدوا « فيلون » إلى « روما » ليبسط ظلامة بنى جلدته أمام الامبراطور . فلما مشل بين يديه ، انتهز الفرصة لاظهار ثقافة اليهود ، بل حاول أن يفهم الرومان أن الفلسفة الاغريقية التى هم مفتونون بها ليست إلا شعاعا من أشعة التوراة ، ثم برهن على دعواه بتلك التأويلات الخيالية التى كان اليهود قد بدأوا منذ ثلاثة قرون يؤولون بها نصوص التوراة ، ليوفقوا بينها وبين الفلسفة الاغريقية .

وأخيراً عاد إلى الاسكندرية وظل بها إلى أن قضى نحبه فيها حوالى سنة ٤٠ ميلادية بعد حياة نشيطة مليئة بالانتاج الشرف .

#### ٢ - مؤلفانه

كتب « فيلون » عدداً كبيراً من المؤلفات فقد أكثره ، ويمكن عقد من المؤلفات فقد أكثره ، ويمكن عقسيم هذه المؤلفات في مجموعها إلى قسمين : القسم الأول ينحصر في شروح الأسفار الموسوية الحسة . القسم الثاني ينقسم بدوره إلى طائفتين : الأولى دعاية دينية ، والثانية دراسات عقلية محضة للنظريات الفلسفية . وإليك عناوين أهم هذه المؤلفات :

#### مه القسم الاول

<sup>(</sup>۱) « مسائل وحلول ۱ وقــد حوى إيضاحات ضرورية لسفرى

التكوين والخروج ولم يبق منه إلا شذرات متفرقة.

(۲) « الشروح المجازية لسفر التكوين » وقد عنى فيه مؤلفه باثبات أن سلسلة الخلق اللذكورة فى هذا السفر ليست إلا سلسلة تكوين النفس منذ نشأتها ثم صعودها فى درجات سموها حتى تصل إلى أعلى آواج كالها الذى رمز إليه عوسى . وقد بقى أكثر هذا الكتاب .

(٣) « عرض القانون » وهو يعنى بالتشريعات الدينية والأخلاقية والسياسية وقد بقى أكثر من نصفه .

### الطائة الاولى مه القسم الثانى

(۱) « موسى » وهو كتاب صخم فى ثلاثة مجلدات وقد بقى كله ٠

(٢) « تقريظ اليهود » ولم يبق منه إلا شذرات حفظها لنا « أوزيب ً»

(٣) « على الانسانية » . (٤) « على النوم » . (٥) « على النبل » .

(٦) « على الحياة التأملية » . (٧) « السفارة إلى كاليجولا » .

#### الطائفة الثانية

(۱) « عبودية الغير الحكيم » وقد فقد . (۲) («على حرية الحكيم » . (۳) دراسات على العناية » . (٤) « الاسكندر » . وهذان الأخيران لم يبق لهما أصل عبرى ولا إغريق ، وإنما بقيت لهما ترجمتان أرمينيتان .

### ۴ ـ مزهبر

### منهج المجازى

لم يبتدع « فيلون » ذلك المنهج المجأزى الذى نهجه في شرح التوراة :

وأنما سبقه اليه فلاسفة الاغريق وعلى الأخص الرواقيون الذين حاولوا جهد طاقتهم تأويل الأساطير القديمة ولاسيا شعر « هوميروس » بما يتفق مع آرائهم كما أشرنا الى ذلك فى موضعه ، وليس هذا فحسب ، بل ان يهود القرنين : الثالث والثانى قبل المسيح قد سلكوا هذا الطريق عينه الى تأويل التوراة كما رأينا فى الفلسفة الشرقية .

ولكن « فيلون » هو الذي يرجع إليه الفضل في بسط هذا المهج بوضوح . وقد نشأ الميل إلى هذا المنهج عنده من الاحتقار الذي قام في نفسه للمعانى الظاهرة التي تؤديها حرفية التوراة والتي كان يراها غير جديرة بصدورها عن الاله فلم يجد بداً من أن يؤولها تلك التأويلات المجازية التي تتفق مع أفكاره وأن يضع على لسانها كل ما يدين بصحته من نظريات .

ومن الغريب أنه قد استطاع فى هدوء واطمئنان أن يعثر فى التوراة على على مذاهب : فيثاغورس وأفلاطون وأرسطو والرواقيين ، وأن يعلن فى أسلوب الواثق أن منبع كل هذه الذاهب يهودى .

#### ماوراء الطبيعة

على أن هذا التكلف الذى حول مذهب « فيلون » . الى نوع من المزيج المعقد لم يمنعه من أن يشتمل على بعض الآفكار القيمة فى ماوراء الطبيعة مثل الالوهية والنفس والمعرفة وماشا كل ذلك . وهاك شيئا من هذه الآراء سرى أن الاله واحد لاشريك له ، وأنه منزه عن جميع نعوت البشر

يرى أن الآله وأحد لاشريك له ، وأنه منزه عن جميع نعوب البشر الا الخيرية والايجابية والاحسان وما أشبه هذه الصفات الى لاتحط بمقام

الألوهية ، وأنه يستحيل وصفه كما يستحيل حده ، وأنه لسكى لايتنزل إلى الاتصال بالعالم المحس ولا يكون مسئولا عن نقائصه ، خلق كائنات أسمى من الانسان ، لتقوم بالوساطة بينه وبين العالم الأدنى . وهذه الكائنات هى فى نفس الوقت مثل أفلاطون ، وعلل أرسطو ، وعقل الرواقيين ، وشياطين الوثنيين وملائكة التوراة .

وأهم هذه الكائنات وأساها هو الفعل الذى هو الواسطة العليا بين الاله الحقيق والعالم ، والذى لولاه لما استطاعت النفس أن تصعد إلى حضرة الاله ولما وصل الحكيم إلى حالة النقاء النفسى . ويلاحظ الأستاذ «بريهييه» أن فى ميتافيزيكية فيلون شيئا من الخلط ، إذ هو يظهر حينا كبقية الساميين يصور الاله على اتصال بالانسان يساعده ويثيبه ويعاقبه ، وحينا آخر يظهر حراً مفكراً يرسم لنا إلها رفيعا لايستطيع الانسان أن يسمو إليه الا اذا تجردت نفسه عن بدنه وأصبح فى حالة النقاء الروحاني أو الغيبوبة .

#### الاخلاق عنره

تأثر « فيلون » في آرائه الأخلاقية بالرواقيين تأثراً واضحا ، فانعطف الله التنسك واحتقار كل مالايتعلق بالارادة كالعواطف والهوى والى الجزم مأن الحكيم ممكن أن يصل الى كل شيء .

غير أن هذه الأخلاق الفيلونية لم تسلم أيضا من اليهودية . ولا من الروح الأفلاطونية ، إذ أنه كان يرى أن الحكمة ليست إلا هبة من الاله يمنحها من يشاء ويجددها على الدوام كما أن مثله الأعلى لم يكن إنسانيا ، وأن أعز أحلام النفس المغرمة بالخير هو التخلص من الجسم والحياة

الأرضية والصعود إلى الاله فى تأمل مفعم بالسرور والحب. ويعتسبر هذا التنسك والحاس فى الاتصال بالاله تجديداً من جانب « فيلون » لم يسبق اليه على هـذه الصورة ، وهو الذى جعله جـديراً بأن يعتبر طليعة للأفلاطونية الحديثة .

### (ب) بلونارك

#### ١ - ميانه

ولد « پلوتارك » فى مدينة «كيرونيه ، باغريقا بين سنتى خمس. وأربعين وخمسين بعــد السيـح من أسرة نبيلة عريقة في المجد يتغلغل في عروقها الدم الهيليني . وقد نشأ متشبعا بالروح الدينية والوطنية ، محترمه للتقاليد ، ولكن دون أن يحول ذلك بينه وبين التزود بالمعارف العصرية -واللدنية الحاضرة . فبيناكان يعكف على الثقافة العالية في شغف شديد. كان يتشرب القصص التاريخيــة التي كان جده يرويها أمامه ويصغى إلى. أحاديث ضيوف والده . ولما بلغ من العمر عشرين سنة ذهب إلى أنينا" ليتم فها ثقافته . وهناك درس العلوم الطبيعية والرياضية والطب ، ولكن ٍ الفلسفة وحــدها هي التي ملكت عليه كل شيء فمنحها من نفســه المكان. الأعظم ووقف علما قوته ونشاطه. وكان من بين ماعنى به عناية خاصة :ــ أفلاطون فدرس فى عمق أخص نواحي تجردياته بمساعدة أستاذه « أمو نيوس.. الأفلاطوني » .

وبعد أن أتم ثقافته قام برحلة طويلة إلى شهيرات اللدن الراقيـة في.

ذلك العهد ، فزار مصر وأعجب بها إعجابا كان له فيما بعد على منتجاته أثر بارز ثم زار روما عدة موات ، بل عاش فيها زمنا كأستاذ للفلسفة . وكان. يلقى محاضراته باللغة الاغريقية . وزار بقيـة مدن إيتاليا ثم بعثه مواطنوه. سفيرا في «كورانت » . وأخيراً عاد الى مدينتــه وقضى فيها بقيــة حياته الطويلة التي ظلت الى نها يتها محوطة بالتشريف والاجلال من الجيم . فكما عظمه الخاصة والعامة من بني وطنه ، أجله الأباطرة ورجال السياسة المشار اليهم بالبنان . وعلى الجلة : كان پلوتارك جديرا بأسرته كاكانت أسرته جـدىرة به ، فزوجته « تيموكسينا » كانت ملمة بالفلسفة إلماما لا بأس به ، كما كان أبناؤه في طليعة المتعادين في عصرهم .

غير أن نهاية حياته كانت حزينة بسبب وفاة ابنـة كان يعزها . ثم توفى فى سنة ١٢٥ بعد هذه الحياة الحافلة بالمظمة والجلال.

#### ۲ - مؤلفانه

كتب پلوتارك عدداً عظيما من اللؤلفات فقد أكثره . وقد قسم العلماء الباقي منه إلى قسمين: القسم الاول هو الذي يحتوى على « الحياوات المقارنة » لمشاهير الرجال ، وفيه يظهر المؤلف مؤرخا يعنى بتواريخ عظام الاغريق والرومان . وسنشير إلى هذا القسم عند حديثنا عن أدبه .

والقسم الثاني هو بقية كتبه ، وتدعى كتب هـذا القسم بالكتب الأخلاقية وإن كانت تشتمل على موضوعات أخرى غير الاخلاق مثل الفلسفة والدس .

هذا من ناحية الموضوع:. أما من ناحيــة طريقة التأليف ، فغيهــانا

البحوث والمحاضرات ، وفيها الرسائل والمحاورات . ولكن الطابع العمام الذى يظهر على هذه المؤلفات جميعها هو طابع الخطيب الفصيح ، والكاتب الساطع الأسلوب ، والمحدث اللبق أكثر منه طابع الفيلسوف العبقرى الذى يشبه أفلاطون وأرسطو مثلا. وإليك شيئا عن هذه المؤلفات :

#### الكنب الفليقية

(۱) المحاورات وهي ست أو سبع كتبها على نهبج محاورات أفلاطون تقريبا إذ يشاهد فيهـا القارى، « پلوتارك » على المسرح جديا ، ولكنه رحيم ويشاهد شقيقه « لامپرياس » ساخرا محبا للجدل . ويرى كذلك جماعة من السوفسطائيين الرحالة ومن الاشراف المحبين للاطلاع .

(٢) الـ كتب التي عنيت بفلسفة أفلاطون مثل منشأ النفس كما هو في « تيميه » وهو دراسة دقيقة ، ومثل « المسائل الافلاطونية العشر » ومثل « محادثات الموائد » التي تعتبر كمذكرات يومية لمناقشاته مع اصدقائه ولما تشتمل عليه هذه المحادثات من آراء وأفكار .

(٣) الكتب التى نقد فيها النظريات المخالفة لمذهبه مثل كتاب «تناقضات الرواقيين » الذى أظهر فيه أن أوهامهم فاقت خيالات الشعراء فى بعدها عن الحقيقة ، ومثل كتابيه اللذين هاجم فيهما الايبيكوريين ، وهما : كتاب « إبطال آراء كولوتوويس » والمحاووة التى عنوانها : « لا يوجد فى رأى إيبيكور سرور بالحياة » .

#### الكنب الرينية

<sup>(</sup>١) «على الوسوسة» وهر نقد للطرفي المغاليين: الالحاد والوسوسة

- (۲) ثلاث محاورات عن وحى « ديلف » أثنى عليه فيه ثناء خليقا عصدوره عن كاهن من كهنة « أپولون » كما كان « پلوتارك » ، على آجال الانتقام الالهي » .
- (٤) « على إيزيس » . وقد نص فى هذا الكتاب على كل ما هو دخيل على العقيدة المصرية من الديانة الهيلينية ، وليس هذا فحسب ، بل قد رأى فى أسطورة « إيزيس » نظرية الثنائية الأفلاطونية التى يقابل الاله فها المادة .

وعنده ان هذا النهج يمكن تطبيقه على جميع الديانات . وبهذا يعلن عن ديانة جديدة عالمية تستطيع أن تصل بين بنى الانسان جميعا دون أن تفصل أحداً من ديانته الخاصة .

#### الكنب الاخلافية

<sup>(</sup>۱) « عن الفضيلة الاخلاقية » . (۲) « عن الفضيلة والرذيلة » . (۳) « على شفاء الغضب » . (٤) « على الثرثرة » . (٥) « على الحسد » . (۲) « على شهرة الغنى » . (۷) « على سلام النفس » . (۸) « على النفى » . (۹) « على هتك أسرار الغير » . (۱۰) « عظات فى الزواج » . (۱۱) « على فضيلة النساء » . (۱۲) « على كثرة عدد الأصدقاء » . (۱۲) « حكم فى السياسة » . (۱۲) « إلى أمير جاهل »

#### آراؤه النظرية

يعتبر « پلوتارك » فى آرائه النظرية أفلاطونيا محافظا ظل طول حياته متمسكا بمذهبه فلم يستطع قط أن يستسيغ وحدة الوجود الرواقية التى لا تفرق بين الاله والعالم، ولا أن يقر قدر الرواقيين المحتوم الذى كان يظهر له متناقضا مع العقل والضمير الانسانيين . ولا أن يتذوق أخلاقهم المغالية التى كانت مؤسسة على إساءة فهم الانسان ، ولا أن يوافق على جمودهم . السطحى المختبىء وراء ستار دينى ودعواهم الحكمة العملية .

ومن هذا كله يتبين ميله الى فلسفة «أفلاطون»، ولكن ينبغى أيضا أن نعلن أن هذه الآراء الأفلاطونية التى تأثر بهاكانت ممتزجة ببعض آراء «فيثاغورس» ولا سيا فيا يتعلق بخواص الأعداد وفضائلها.

أما أرسطو فانه – على الرغم من أنه كان لا يحبه – قد تأثر به فى تنظيم اللهج وتحديد العبارات ودقة الاسلوب .

وعلى الجملة: لم يشأ « پلوتارك » الكاهن الفيلسوف أن يهجو شيئاً من التراث الاغريق ، بل نماه بما أضاف إليه من عقيدة « إيزيس » المصرية ، أما أخلاقه ، فهى مزيج من آراء « أفلاطون » و أرسطو » إذ هو يرى مع « أفلاطون » أن الرذيلة جهل ، وأن الفضيلة علم نظرى. يدرس ، وهو يتفق مع « أرسطو » فى أن الفضيلة هى وسط بين رذيلتين . أما الرواقيون فانه \_ على الرغم من مهاجمته إياهم \_ كلف يرى نفسه .

مضطراً أحيانا الى الايمان بيعض آرائهم النبيلة ، ولكنه أعلن في صراحة أنه لا يوافق على أصل مذهبهم وهو أن إلغاء الهوى نهائيا شر ، لانه مهما يكن من شأنه فهو قوة من قوى النفس التي بدونها تصبح كميتة ، ولكن الانسان المثقف هو الذي ينجح في وضع الهوى تحت سلطان العقل .

وهذا الاعتدال الرحيم هو الذي طبع أخلاق « پلوتارك » بطابعه وهو "تراث إغريقي قديم يوضح لناكيف أن هذا الفيلسوف كان طليعة من مطلائع الأفلاطونية الحديثة

# (ع) افلاطونيو القدن الثانى

#### تمهبر

تبعت حركة الأفلاطونية سيرها فى طريق النهوض ، فكثر إنتاجها وتضاعفت مؤلفاتها ، وإن لم يظهر بين مشاهيرها فى ذلك العهد عباقرة أفذاذ .

وقد فقد أكثر هذه المؤلفات ، ولكن القليل الذي بقي منها كاف لاعطائنا صورة عن عقليات هؤلاء الكتاب وأفكارهم . وهذه الصورة تستطيع أن تمكننا من الحكم بوجه عام بأنه قد ظهرت في ذلك العصر فلسفة ذات صبغة خاصة وإن كانت ظلت كما هي تدعى بالأ فلاطونية . وهاك مجملا عن أعلام ذلك العمد .

### » (۱) « مجابیوسی » و « أبولیه » و « ألبینوس »

لايعرف المؤرخون عن هؤلاء الثلاثة أكثر من أن أولهم وهو

« جاييوس » كان أستاذاً للغلسفة فى أتينا فى شبابه ، وأنه لم يكتب شيئة أو ضاع كل ما كتبه ، وأن « أبوليه » و « ألبينوس » قد تلقيا عليه دروساً كانت فيا بعد هديهما الذى أنار لهما السبيل فى مؤلفاتهما ، وأن « ألبينوس » ألتى فيا بعد دروساً فى الفلسفة فى سميرن ، وأنه كان أستاذاً الجاليان الطبيب .

ومن هذه المؤلفات التي كتبها ذانك التلميذان رسالة ألفها « أيوليه » حوالى سنة ١٤٠ بعد السيح عن مذهب أفلاطون . ومنها مؤلف ضخم كتبه « ألبينوس » عن أفلاطون أيضاً ، ولكنه فقد ولم يبق منه إلا قطعتان ظلتا مذيلتين زيفاً باسم « ألكينوس » إلى أن أبان العالم الالماني « فريديناند » أنهما له ، ألبينوس » والقطعة الأولى منهما كقدمة لفلسفة أفلاطون عرف فيها محاوراته وناقش أنظمة مؤلفاته . والقطعة الثانية عرض موجز لمذهبه .

ومن هذه البقايا التي وصلت إلينا من تلك الكتب عرفنا أن «أبوليه» و « ألبينوس ، قد أضافا إلى مذهب أفلاطون بعض آراء أرسطو وزينون وأكثر من هذا أنهما صورا مذهبه بصورة علمية ومنطقية محددة وسيجاه بسياج من الاحكام الفني الذي لانظير له إلا عند أرسطوه ونسبا إليه من الآراء الدقيقة في علم الطبيعة ما لاعهد له به.

أما أهم نقط مذهبهما فهى أن العالم أزلى، وأن الاله منزه عن كل علائق المادة، وأن طبيعته محدودة بحدين، أو هى محصورة بين نفيين أى أنه لاخير، ولا شرير، ولا يوصف، ولا بدون صفات، على تحو طريقة أفلاطون في م يارمينيد،

يعدننا ه أوزيب » أن « أتيكوس » كان في أوج شهرته في عهد الامبراطور « مارك أوريل » وقد كتب شروحا وتعليقات على كتب أفلاطون لم يبق منها إلا شذرات متفرقة . وأخص ما يستحق العناية من هذه المؤلفات شرحه لـ « تيميه » الذي حفظ لنا منه « پروكلوس » قطعا لها أهميتها . ومن تلك المؤلفات أيضاً كتاب لا نعرف عنوانه ألفه للدفاع به عن بعض آراء أفلاطون ضد أفكار أرسطو التي كانت تضايق طبيعته الميالة إلى التنسك فوق مضايقتها لروح العصر الذي كان متأثراً بالافلاطونية . وقد فقد هذا الكتاب أيضاً ولم يبق منه إلا شذرات حفظها لنا « أوزيب » .

#### ۳ - سیلنس

لا نعرف شيئاً عن حياة هذا الفيلسوف، ولكننا نعلم أنه كتب كتابا قيا عنوانه « عرض الحقيقة » وقد بني منه جانب هام حفظه خصمه اللدود القسيس « أوريجين » الذى ذكر نصوصه ليرد عليها وينقض مافيها من آراء. وقد قور الباحثون المدققون أن هذا الكتاب يعد أول دفاع فلسني جدى ، بل أهم هجوم قامت به الافلاطونية ضد المسيحية التي كانت قد بدأت تستهوى العقول المترددة، إذ حكم مؤلفه العقل بين. أفلاطون والمسيحية في أهم المشكلات التي اختلفت فيها هذه الديانة الناشئة

- مع الفلسفة الاغريقية. فمن ذلك مثلا ما يأتى :
- (۱) إن الاله الذي يتجسد ويظهر على الارض كأحد الأناسي لا يصلح للأن يكون على رأس العالم العقلي كما هو شأن الاله . وبالتالي لا يكون على رأس العالم العقلي كما هو شأن الاله . وبالتالي لا يكون عالم المعقولية .
- (٢) إن التصوير الذي صورت به المسيحية الاله وتصرفاته تستلزم عدم ثباته على حالة واحدة . وبما أن الثبات في مقدمة شرائط الالوهية الكاملة ، فقد استحال أن يكون إله المسيحية على الصورة التي صورته بها عائزاً نعوت السمو الالهي .
- (٣) إن احترام القومية يقضى على كل عاقل أن يعتنق عقيدة آبائه وأن لايستبدلها بهذه الديانة المتشردة التي لاوطن لها.

#### : ﴿ - نُومِينيو - ق الابامى

لم يكن حظ « نومينيوس » من معرفة التاريخ بحياته أعظم من حظوظ سالفيه ولكنه يعتبر بحق طليعة للافلاطونية الحديثة، وإن كان ذلك لم يمنع أن تكون فلسفته مصبوغة بلون فيثاغورى جلى الدلالة. وقد كتب كثيراً من المؤلفات في الفلسفة وتاريخها وفي الاخلاق والاجتماع. فمن ذلك رسالته التي عالج فيها تاريخ ابتعاد الأكاديمي عن مذهب أفلاطون ومنه أيضاً رسالته عن الخير، وهي رسالة قيمة كثيراً ما تحدث عنها « أوزيب ».

ومما عنى به وحاول إثباته فى مؤلفاته أن مذهب أفلاطون الحقيقى الليختلف عن مذهب فيثاغورس، وأن مذهب فيثاغورس لايختلف عن مذاهب حكماء الشرق من : هنود وفرس ومصريين وعبرانيين ، بل

 خدهب الى ما هو أبعد من حذا فأعلن أن الفلسفة الاغريقية لم تكن إلا تقبساً من التعاليم الموسوية، وأن أفلاطون لم يكن إلا موسى يتكلم الاغريقية ولا أحسب أبى في حاجة إلى أن أعود فأنب القراء إلى ما نبهتهم إليه مراراً، وهو أن منشأ ضلال مؤلفي العرب في إسناد أصل الفلسفة الاغريقية الى اليهود هو أمثال هذه الآراء التي بدأت منذ عهد الترجية «السبعينية للتورَّة ثم أخذت تقوى وتتثبت في عهد « فيلون » ثم زادها تثبتاً تصديق الفلاسفة إيلها . وأهم ما يسترعي الانتباه في فلسفة « نومينيوس » ..هو قوله بالثلوث الراجع الى أصل واحد. وقد نشأت عنده هذه الفكرة من تأويله كناب « تيميه » فأعلن أنه يوجد فوق جميع الموجودات العقل «الأول أو الخير في ذاته أو منشىء العالم العقلي، ويليه « الديمورج » أو حمانع العالم المحس. وبعد عذين يوجد العالم الذي هو الآخر إله. ومهذا يكون « نومينيوس » حلقة هامة في سلسلة الحياة العقلية يصل بين فلسفتي فيثاغورس وأفلاظون من جهة والأفالاطونية الجديثة التي لم تكن قد وجدت وبعد من جهة أخرى.

## نهضة الارسطوطاليسية

تمهير

على الرغم من أن الارسطوطاليسية لم تكن تتفق مع روح العصر في. القرون الأولى للميلاد السيحى ولم تكن مستعدة للامتراج بعقائد الجماهير كا امتزج غيرها فانها فازت بنهضة لابأس بها في ذلك العهد. غير أن الفضل في هذه النهضة ليس راجعاً الى ميزات خاصة في آرائها أو انعطاف الناس الى تمالممها، وإنما منشؤه هو التيار الشــامل الذي كان قد جرف. الخاصة الى التنقيب عن آراء جميع القدماء من غير استثناء دون أن يفرقوا فى ذلك بين مثالى الذاهب وواقعيها . وقد ظهر هـذا الليل قبـل ذلك ـ العصر إذ نشر « أندرونيكوس » كتب أرسطو بعناية سنة خمسين قبل إ المسيح وإذ هب عدد من الشراح تناولوا كتب هذا الحكم. وكان كل همهم أن يفسروا عبـــاراته ويشرحوا غوامضها دون أى التفات الي. التحقيقات العلمية الهامة، فكانت مؤلفاتهم في ذلك عبارة عن تحككات. لفظية لاطائل تحتها . وأقدم هذه الشروح – فيما حفظ التـــاريخ – هي. شروح \* أدراستوس » الذي عاش في عهد الامبراطور «أدريان » وقد. فقدت جميعها . وأقدم ما بقى لنا من شروح ذلك العصر شروح الاسكندر\_ الافرودىزى .

ومنذ ذلك العهد أصبحت شروح كتب أرسطو أمراً لابد منه لجيع المدارس الفلسفية على الرغم من أن الافلاطونية كانت قد هزمت الارسطوطاليسية هزيمة علية واضحة ، بل إن كثيراً من مبادى افلوطين التي ظهرت فيا بعد في « تاسوعاته » الفلسفية كانت مؤسسة على تأويلات لمؤلفات أرسطو وذلك كالباب السادس من التاسوع الرابع مثلا . ولهذا فقدت الارسطوطاليسية وحدتها كدرسة وأصبحت آراء عامة موزعة على جميع اللارسطوطاليسية وحدتها كدرسة وأصبحت آراء عامة موزعة على جميع المدارس ، إذ أصبح لها من جميع أتباع المدارس الأخرى شراح لهم المدارس » و « سميليسيوس » و « سميليسيوس » .

استمرت هذه السلسلة الطويلة التى تألفت حلقاتها من الشراح الاغريق ثم السريان ثم البيرانتيين ثم العرب ثم الغربيين فى أواخر القرون الوسطى . وهذه السلسلة الطويلة المتتابعة الحلقات لها أهمية عظمى من الوجهة التاريخية لأن إليها يرجع الفضل الا كبر فى نقل وسائل عرض النظريات الفلسفية وترتيب الأفكار العلمية من جيل إلى جيل

## (۱) آراء مختلفة

تعتبر تلك المناقشة التي أثارها « تيوفراست » حول طبيعة القوى العاقلة والمعرفة العقلية واستمرت حتى نهاية القرون الوسطى من أهم ما شغل البيئات العلمية في العصر الاسكندري ولا سيا الشراح منها . وكان السبب في هذه المناقشة ذلك الفصل المظلم الذي ورد في الباب الخامس من المقالة الثالثة من كتاب « النفس » لا رسطو والذي شرحه « ثيوفراست » فيا روى لنا « تيميستيوس » بأن أرسطو يرى أن المعرفة هي اكتشاف الصور العقلية « تيميستيوس » بأن أرسطو يرى أن المعرفة هي اكتشاف الصور العقلية

المجتواة فى المحسات بوساطة القوة السلبية المقودة الى العمل بفضل القوة الابجابية .

و « تيوفراست » بهذه المناسبة يوجه الى أرسطو الاعتراضات التالية .

(١) هل القوة السلبية فطرية أو مكتسبة ؟ . (٢) ما هي طبيعة الانفعال الذي تحتمله هذه القوة ؟ . لو كان أصل المعرفة العقلية في الاحساس ، للزم أن تخضع القوة لفعل الجسم ، ولكن كيف يمكن ذلك وهي لا جسمية ، و « اللا جسمية » لا تخضع للجسم ؟ (٣) إذا كان هذا العقل السلبي هو القوة فباذا يختلف عن الهيولي ؟ . (٤) هل القوة الايجابية تجيء الى النفس من الخارج أو هي مرتبطة بها ارتباطا طبيعيا ؟ . فان كانت الاولى فكيف هذا المجيء ؟ وإن كانت الثانية فكيف يستساغ النسيان والكذب والخطأ ؟

هذا هو مجمل الاعتراضات التي وجهها « تيوفراست » الى آراء أستاذه في طبيعة القوتين العاقلتين . فلما جاء « أريستوكليس » أستاذ « الاسكندر الافروديزى » فهم من عبارة أرسطو غير ما فهمه « تيوفراست » فقرر أنه قصد بتلك الجل الغامضة أن يقول ان القوة السلبية فطرية في النفس ، وانها تنمو كبقية الملكات فتصبح قادرة علي تجريد صور المحسات وجعلها قابلة للتعقل . ولكن هذه الايجابية لا تتيسر لها إلا بوساطة قوة تجيء اليها من الخارج ، وهي فكر محض وعقل إلحي منتشر في كل مادة وهو يخترق من الخارج ، وهي فكر محض وعقل إلحي منتشر في كل مادة وهو يخترق كل شيء ويمكن أن يوجد في كل جسم . وعلي الجلة : كلما صادفت القوة الايجابية مزيجا جسميا صالحا استخدمته كأداة لتحقيق مهمتها . وإذاً فليس عقلنا السلبي إلا خليطا ماديا يمكن أن يصلح لأن يكون أداة للتفكير شأن

جميع ملكاتنا الأخرى . وينجم عن هذا أن يكون العقل السلبي في كل مزيج جسمى صالح على حين لا يوجد الفكر الفعلي إلا في بعض الكائنات .

# (ب) الاسكندر الافروديزي

#### ١ - حيانہ ومؤلفانہ

لا يعرف التاريخ المعتمد عن حياة الاسكندر الأفروديزى الخاصة شيئا يستحق الذكر ، وكل ما نبأنا به عنه هو أنه عاش في أواخر القرن الثانى وأوائل القرن الثالث بعد المسيح وأنه كان أحد أعيات شراح أرسطو المتازين وأن آراءه في نظريات المعلم الاول كانت مثار جدل هام ، وأنه كتب شروحا قيمة لكتب: « ما بعد الطبيعة » و « التحليلات الاولى » و « الجدل » و « نقض شبه المغالطين » و « الاحساس » و « الآثار العلوية » وكتب الى جانب ذلك مؤلفات خاصة مثل : رسالته « عن النفس » ورسالته « عن القدر »

#### ۲ - آراؤه

لم يتأثر الاسكندر بآراء أستاذه « أريستوكليس » في نظرية القوتين العاقلتين ، بل رأى أنه في شرحه قد ابتعد كثيراً عن العنى الذي قصد إليه العلم الأول وجزم بأنه من غير المكن تفهم عبارات ارسطو في هذه المشكلة إلا مع القول بأن هناك أربع قوى عاقلة : الأولى العقل بالقوة ، وهو استعداد بسيط لتلتى الصور يشبه لوحة ملساء ، ولكنه يختلف

عن الهيولى بأنه سيظل دائما بالقوة ، وأنه لا يكون ألبت شيئا خاصا ، وأن تعاقب الصور عليه لايغيره كما تنغير الهيولى .

والثانية العقل المستفاد وهو أيتولد لدى الانسان حيمًا يستولى عقله على الكليات العامة أعلى أثر تجردها بفضل صور مفرداتها من المادة ، وهذا العقل يكون مجموعة الأفكار التي هي دائما تحت تصرفنا كالعلم الذي هو تحت تصرف العالم وإن كان لايفكر فيه في كل لحظة بالفعل.

والثالثة العقل الفعال أو الفكرة الفعلية التي حين تتحقق كما ينبغي يصير المعقول فيها شبيها بالعاقل .:

وهذه العقول الثلاثة تكون درجات التعقل الانسانية الثلاث. أما الرابعة فهى العقل الفعال الذى يصيرما بالقوة من المعقولات بالفعل، وهذا يستلزم أن تكون طبيعته بالفعل .

والاسكندر لا يرى في هذا العقل الفعال ملكة من ملكات النفس، وإنما يرى فيه الفعل المحض أو فكر الفكر . وعلى الجملة : هو إله أرسطو وإذاً ، فالاله نفسه هو منشىء العملية العقلية في نفوسنا . وهكذا أصبح التأمل في طبيعة المعرفة العقلية بفضل الاسكندر عند المشائين كما هو عند الأفلاطونيين لايقود إلى العلم ، بل الى الألوهية .

ومن أشهر شراح العصر الاسكندرى الذين قتلوا هذه الشكلة وغيرها من نظريات ارسطو بحثا وأحدثوا فيها حدثا جديداً وصدعوا فيها برأى صريح كان له أثره الفعال في عصره وفي القرون الوسطى عند اللسلين والمسيحيين ثم في النهضة الأوروبية الحديثة هو الشارح العبقرى

« تيميستيوس » . ولهذا آثرنا أن نذكر هنا لمحة عنه لما له من فضل عظيم في إيضاح غوامض كتب العلم الأول . واليك هذه اللمحة :

# (ج) تيمية يوس

#### ۵ ـ میانه

ولد « تيميستيوس » فى « أفلاجونى » بآسيا الصغرى فيا بين سنتى ١٠٠ و٣٠٠ بعد المسيح من أسرة ثرية . وكان والده « أوچينيوس » رجلا مثقفا حسن الذوق ، فنشأه على حب الأدب والفلسفة فنال منهما حظا موفوراً .

ولما شب أغرم بالأسفار فارتحل إلى عدة بلاد شاهد فيها كثيراً من الآثار والعادات .

وفى سنة ٣٤٧ مثل بين يدى الأمبراطور «كونستاس» فنال لديه حظوة سمحت له بأن يلتى فى حضرته خطبة رسمية . ومنذ ذلك العهد حسم على الاقامة فى القسطنطينية ثم أنشأ فيها مدرسة كان لها من النجاح حظ يكنى أن يقال فى وصفه : إن الشباب كان يتدفق من إيونيا وإغريقا أفواجا إلى هذه الدرسة ليفوز بسماع دروس أستاذها .

وأشهر ما كان يدرس فى هذه المدرسة هو شروح الفلاسفة القدماء ، سولا سيما أرسطو من ناحية ، ودروس الأخلاق التى كان ابتداع هذا الفيلسوف يظهر فيها بوضوح من ناحية أخرى .

وفى سنة ٣٥٠ عينه الامبراطور عضوا فى مجلس شيوخ القسطنطينية .

وفى سنة ٣٥٧ أراد مجلس الشيوخ إيفاده الى روما ليحيى الأمبراطور. فرفض هذه المهمة ولم ينبئنا مالدينا من كتب التاريخ بسبب هذا الرفض وقد ظل محتفظا بحظوة البيت المالك أثناء حكم الأباطرة: «چوليان» و « چوفيان » و « قالانس » و « تيودوز » وقد عينه هذا الأخير في سنة ٢٨٠ محافظا للمدينة ووكل إليه تربية ابنه « أركاديوز ، وأخيرا توفى في سنة ٣٩٥ قبل صعود تلميذه على العرش .

#### ۲ - مؤلفاته

كان « تيميستيوس » مؤلفا موهوبا وشارحا دقيقا كتب كثيراً من المؤلفات ، ولكنها فقدت ولم يبق منها إلا: (١) خمس وثلاثون خطبة في الأخلاق أو في موضوعات خاصة . فاغلطبة الخامسة مثلا وجهها إلى الأمبراطور « ، چوڤيان » حول التسامح الديني ، والخطبة التاسعة عشرة إلى الأمبراطور « تيودوز » حول الانسانية ، والثالثة والعشرون هي لوحة أمينة لتاريخ حياته . (٢) مجموعة من شروحه لمؤلفات أرسطو ، وكانت غالبا حاوية شروح جميع كتب العلم الأول ، ولكن لم يبق منها إلا شروح « التحليلات » و « علم الطبيعة » ورسائل : « النفس » و « الذاكرة » و « النوم » و « الأحلام » و « التنبؤ » .

وقد أجاد في هذا القسم ، لأنه – وإن لم يبتدع – قد جلا غوامض كثير من عبارات أرسطو المظلمة ، فكان له الفضل في تفهم هذه الفلسفة الأرسطوطاليسية المعقدة وفي الحياولة بين المتعادين وبين الارتياب في جمل حكيم « استاجيرا » المقتضبة التي لولا الشراح الموهوبون أمثال. ه تيميستيوس » لظلت سراً مغلقا .

وفي النهاية نستطيع أن نقرر أن « تيميستيوس » كان واسع الاطلاع غزير الثقافة ، مرن العقل ، متمكنا من معلوماته تمكنا جعله لايتردد في الجزم بما قصد اليه أرسطو على عكس مايفعل الشراح الغير الواثقين بأنفسهم . وقد ترجمت شروحه إلى اللغة العربية في عهد النهضة العباسية فكان لها أعظم الأثر ، ولا سيا فيا يتعلق بمشكلة القوتين العاقلتين : السلبية والا يجابية التي اشتد حولها الجدل بين الشراح منذ عهد « تيوفراست » والا يجابية التي اشتد حولها الجدل بين الشراح منذ عهد « تيوفراست » الله أن جاء « تيميستيوس » فصرح في شأنها بما أزال التردد من نفوس المثقفين ولو إلى حين .

# الافلاطونية الحديثة

بمهير

إن المجهودات التي أخذت تنمو لاعادة سلطان المذاهب القديمة ، وكل المحاولات الحيية التي كانت تبذل للتوفيق بينها والتي كانت ترمى إلى تكوين وحدة ثقافية تلتق فيها الآراء القديمة بالمقائد الحديثة ،كل ذلك كان لابد له أن ينتهى إلى شيء مبتدع أكثر تحدداً ووضوحا مما كان معروفا عند « فيلون » و « پلوتارك » و « نومينيوس » . ويعتبر ذلك بعثا للفلسفة الهيلينية بعد موتها ، ولكن هذا البعث لم يبلغ أشده إلا عند « أفلوطين » الذي إليه يرجع الفضل في عودة هذه الفلسفة إلى عالم الوجود وفي بقائها عدة قرون مستمتعة بجدة وقوة عظيمتين تحت اسم الأفلاطونية الحديثة .

غير أن أفلوطين لم يكن — فيما يظهر — هو الأول الذي أنشأ هذه المدرسة، وإنما سبقه إليها أستاذه « أمونيوس ساكاس » الذي كان يلقب بالحمال والذي لا يعرف التاريخ عنه أكثر من أنه كان فيلسوفا يتلقي عليه الشباب الفلسفة في الاسكندرية وأنه كان أستاذاً لأ فلوطين منذ سنة عليه الشباب الفلسفة في الاسكندرية وأنه كان أستاذاً لأ فلوطين منذ سنة عليه لا سنة ٢٤٣ وأن له على مذهب الفلسفي أثرا بارزا ، وأنه كون هير « أفلوطين » عدة تلاميذ آخرين مثل « لونجان » و « هيرينيوس » و « أوريجين » .

أما مذهبه فلا يمكن أن يقول فيه أحد كلته الفاصلة مادام تلميـذه « أفلوطين » لم يحفظ لنا عنه شيئاً محدداً .

وإذاً ، فمصادرنا عن هذه اللدرسة تنحصر في منتجات «أفلوطين » . وهاك شيئا من هذه المنتجات بعد أن نمر مسرعين بحياة صاحبها .

### ٢ - حياة أفلوطين

ولد « أفلوطين ، في مدينة « ليكوپوليس » إحدى مدن الوجه القبلي في سنة ٢٠٤ أو سنة ٢٠٥ بعد المسيح . وبعد بلوغه الثامنة والعشرين من عره ذهب إلى الاسكندرية ليتخصص في الفلسفة على أشهر أساتذتها وهو « أمونيوس ساكاس » وظل يتلقى عليه العلم أحد عشر عاما . ولكي يدرس الفلسفة الفارسية في ربوعها التحق بالحلة الحربية التي بعثها الامبراطور « جورديان الثالث » في سنة ٣:٢ لتغزو بلاد فارس ولولا أنه نجا بمعجزة لأصابه شيء مما حل بهذه الحلة من سوء الطالع ونكد الحظ ولم يكد يظفر بالنجاة حتى أبحر تواً إلى روما وكان ذلك في سنة ٢٤٤ وأقام بها ستا وعشرين سنة يعلم الفلسفة .

اشتهر بعمق التفكير وجلال التفلسف ونقاء الأخلاق ، فضاعف ذلك عدد تلاميذه والمستمعين إلى دروسه من الخاصة الاريستوقراطيين ، إذ كان أكثرهم من حكام المدينة وأعضاء مجلس شيوخها ومن السيدات النبيلات . وقد اتخذ « فرفريوس » مؤلف كتاب « ايساغوجى » فى المنطق سكرتيرا له لما رآه فيه من ميزات .

ولما وصلت أنباء علمه وذكائه الى مسامع الامبراطور « جاليان »

وزوجته « سالونين » قدراه تقديرا يليق به فأنالاه الحظوة الجديرة بأمثاله من الفلاسفة المتازين . بل قد روى « فرفريوس » في الباب الثاني عشر من كتابه « حياة أفلوطين » أن الأمبراطور كان مقتنعا عبادئه الى حد أن عرض عليه مساحات واسعة من الأرض ، ليقيم عليها مدينته المثالية التي كان يعتزم إنشاءها بمقاطعة « كامباني » بايتاليا على غرار مدينة أفلاطون والتي كان يريد أن يدعوها . « أفلاطونو يوليس »

ويعلق الأستاذ «كروازيه » على هذه القصة بما يفيد تردده فى. قبولها .

وأخيرا ، وبعد هذه الحياة المليئة بالمجـد والابداع توفى بالقرب من مدينة « يوزول » في سنة ٢٧٠ .

#### ۲\_ سؤ العائد

حدثنا فرفريوس أن أفلوطين كتب كثيرا من المؤلفات ولكنه لم يكن يعيد قراءة مايكتب أو يعنى بتصحيح ماعسى أن يكون قد وقع فيه من أخطاء وأنه ما كان يكترث بالأسلوب أو بتنميق العبارة ، بل كان كل همه محصورا فى الفكرة وحدها ، وأنه كان يطلب الى فرفريوس أن يجمع منتجاته وأن ينظمها ويبوبها كايريد على أن لايغير شيئا من آرائه . وقد بلغت مؤلفاته أربعة وخمسين كتب ، وهذا دعيت به الناعوسات مجموعات ، كل مجموعة منها تسعة كتب . وهذا دعيت به الناعوسات الأفلوطنية »

وقد اجتهد فى أن يتبع فى هذا التقسيم نظاما معينا ذكره فى كتابه « حياة أفلوطين » وهاك هذا النظام :

عنى التاسوع الأول على الأخص بالأخلاق، والثانى والثالث بالعبالم وبالطريقة التى يدبر بها، والرابع بالنفس، والخامس بالعقل، والسادس بمسائل مختلفة حول طبيعة الموجود، ولكن هذا المنهج ليس وافياً الى حد الدقة، لأن الباحث يعثر في كل تاسوع على مزيج مؤلف من أكثر هذه المشكلات.

غير أنه لاينبغى أن يفهم من نسبة العنباية بتنظيم هذه المؤلفات الى « فرفريوس » أنه طني على أسلوب مؤلفها ، كلا ، بل إنه كان يحترم نصوصه إلى حد بعيد . ولهذا يقى فى تلك الكتب كثير من الاهمال والظلمة الى جانب ما فيها من فصول قيمة كتبت فى أوقات التحمس والإلهام . ولم يبدأ فرفريوس فى تنظيم الكتب وتبويبها إلا بعد وفاة أستاذه.

### ٣٠٠ ما بعر الطبيعة

### المبرآن الاساسيان

لم يدع مذهب «أفلوطين » بالأفلاطونية الحديثة بغير حق ، لانه وإن يكن قد تأثر بأرسطو والرواقيين و «فيلون » ـ قد استعار مرن أفلاطون أحد مبادى، مذهب الأساسية ، وهو تمييز العالم المعقول عن العالم المحس . ولكن بين الحكيمين في هذه النقطة فوقا جوهويا ، وهو أن أفلاطون عنى بالتدليل على وجود العالم المعقول بينما اعتبر «أفلوطين» وجوده أوضح من أن يبرهن عليه .

أما المبدأ الثانى الذى ينفرد به هذا الحكيم عن جميع الفلاسفة السابقين

فهو الوحدة المطلقة التي نعت بها مبدأه الأول ، لأن خير أفلاطون الذي هو على رأس العالم العقول ليس وحدة مطلقة ، إذ يمكن حده بالقول الشارح . وفوق ذلك فانه مؤلف من الجال والانسجام والحقيقة وإن كان الكل واحداً (١) .

وكذلك العقل الالهى الأرسطوطاليسى يستلزم ضرورة ، الثنائية المؤلفة من العقل والمعقول وإن كانا واحدا أيضا . وليس إله فيلون هو الآخر وحدة مطلقة ، لأنه وإن كان قد صرح بأنه مجرد عن النعوت جميعها ، فقد أعلن أنه متصل ببنى الانسان يساعدهم ويكافئهم ويعاقبهم .

أما المبدأ الأول عند أفلوطين فهو الواحد الأوحد بدون قيد .

ويظهر انه في هذه النقطة متأثر بالرواة يزالذين أعلنوا أن درجة حقيقة الموجود تتبع درجة اتحاد أجزائه أى بقدر ما يكون التلافها قويا يكون نصيها من الحقيقة وافراً ، وقد يزداد هذا الائتلاف عندهم قوة إلى حد أن تصبح أجزاء الموجود غير قابلة للانفصال . ولهذا كانت كل حقيقة ليست كاملة التلاف الأجزاء غير كاملة الحق ، وكانت فوقها حقيقة أخرى متناهية في الوحدة . فثال ذلك أن أجزاء الجسم الحي وأجزاء العالم متحدة اتحادا ما يتمثل في الألفة التي تجمع بينها بقدر الامكان ، ولكنها ليست كاملة الاتحاد . ومن أجل ذلك كانت فوقها حقيقة أخرى هي غاية في الاتحاد وهي النفس الخاصة في الجسم الحي ، والنفس العامة في العالم .

وفى الحق أنه لو لم تكن هذه الوجيدة العليل موجودة لتمزق كل شيء

وفقد وجوده ، لأنه لا يوجد أى شىء إلا بوساطة النوحد الذى يخضع له كل موجود .

غير أن الواحد لا يمكن أن يكون مبدأ هذه الموجودات إلا إذا كان محتويا على جميع الحقائق التي تنتج منها . فمثلا النفس الخاصة تشتمل على تفاصيل الجسم الذي تقطنه ولكن بهيئة لا تقبل الانفصال ألبتة .

على أن أفلوطين بعد هذا الاتفاق مع الرواقيين على أن الوحده تأتى من الأعلى الى الأدنى يعود فيختلف عنهم في كيفية سريان هذه الوحدة. فبينًا يرى الرواقيون أن الواحد الأعلى هو الذي يتولى توحيــد الأدنى بفعل إيجابي من جانبه ، نرى أفلوطين يجزم بأن الواحد الأعلى لا يتنزل إلى توحيد الادنى، ولكنه يظل في وحدته الذاتيـة وكاله الثابت الذي لا يَتَّغَيرُ وَلَا يَتَّحُوكُ ﴾ وإنما الذي يحقق الوحدة في الموجودات الدنيا هو مشاهدة ذلك الواحد من جانب هذه الوجودات ولا يمكن أن يتسرب شيء من المبدأ الأعلى إلى الأدني. وعلى الجلة : لا يقوم الأعلى بعمل إيجابى إلا مل الموجودات الدنيا بأنواره وانعكاس كاله على كل ما هو جدر بأن يتلقاه . فالمقل مثلا يشاهد البدأ الأول فيتلقى من فيضه ما يَحَقَقَ حُقيقَتُهُ وَيَجِعُلُهُ قَادِرًا عَلَى تُوحيد ما هو أدنى منه ، بل إن الطبيعة نفسها في تأمّل لا شعوري صامت دائم في المثال المعقول يدفعها الي محاولة

نظرية الافائيم الثهوثة

بعد أن أوضعنا مذهب الوحدة الطلقة عند أفلوطين نريد الآن أن

I do then, it your, gar it they

غَاتى على الأقانيم الثلاثة أو الحقائق العقلية الثلاث التى لايتطرق اليها الشر من أية جهاتها .

والأقنوم الأول أو الجقيقة الأولى أو الواحد \_ هو الاول الذي لم ينقسم والذي هو لا شيء وكل شيء في آن واحد : هو لا شيء ، لأنه لا يمكن أن يميز فيه شيء ممين ، وهو كل شيء ، لأن منه سينبثق كل شيء .

ويظهر أن «أفلوطين» قد استعار من محاورة « پارمينيد » هذا البدأ الذي يمكن بمقتضاه عزو كل شيء إلى الواحد وسلبه عنه كما تأثر بالكتاب السابع من الجهورية الذي يصرح بأن الخير هو الذي يحقق لكل موجود وجوده ويضعه فوق الجوهر . وهكذا الواحد الأول عند «أفلوطين» هو حقيقة دون أن يكون جوهوا ، أي أنه ليس محدداً بنعوت إيجابية أو ذا صورة معينة ، ولهذا وجب أن ينبه هنا على أن نعوت الوحدة والأولية والخيرية ليست صفات إيجابية أو صوراً محددة للواحد ، وإنما هي أساليب مجازية تسومح في اطلاقها على الواحد بمقتضى علاقة الكائن الماليب مجازية تسومح في اطلاقها على الواحد بمقتضى علاقة الكائن

إنه ليس محدوداً ولا مشخصاً من أية جهاته. إنه ليس مشتملاعلى الجال ، ، ولكنه فوق الجال وعلته . إنه ليس له إرادة ولا إيجابية ، وإن العقل نفسه لا يتحد معه . إنه ليس هو الكائن ، لأن الكائن هو كل ، والكلية تتنافى مع الوحدة المطلقة . انه كر « لا موجود » پارمينيد أى لا يلحقه الفكر ، ولا يمكن وضع لفظ للتعبير عنه .

ومع ذلك فاستحالة وجود منشأ الكثرة والنحديد إلا لديه تضطونا مضرورة إلى أن نضع له ضنا إتجابيا وهو العلة اللامتناهية لكل شيء.

وهنا تعرض مشكلة معقدة تنشأ من سؤال يقتضيه المقام وهو: لماذا لِمْ يَظُلُ فِي وَحَدَتُهُ الطَّلْقَةُ ، وَلَمْ تَظُلُ الْحَقِيقَةُ مُحْصُورَةً فَيه ? وَلَكُنَ أَفْلُوطِين عِدل أن يجيب على هذا السؤال بما يحل الشكلة نراه يلجأ إلى المجازات والصور الشعرية التي يمكن أن يستخلص منها بعد لأي أن الواحد لا يحدث آثاره إحداثا إراديا ، وإنما إذعانا لضرورة طبيعته ، لأنه كما أَن الكائن الحي البالغ ينسل شبيهه ، كذلك الكامل ينتج شبهه . وهذا الانتاج الغير الارادى ناتج عن الوفرة المتحققة في الواحــد كالنور الذي ينتشر فيفيض على ماحوله دون أن ينقص منه شيء . وما ذلك إلا لأن الله من الواحد اليس هو جوهره ، وإنما هو نتيجة من نتائج عليتــه التي لا تتناهى . ونستطيع أن نسمى هذا الانتاج مع شيء من التجوز ﴿ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ ع يشتهى أن يقترب منه بقدر الستطاع . ولهـذا لم يكد ينبثق عنه حتى انحجه محره ، ليشاهده . ومن هذه الشاهدة يتولد الأقنوم الثاني الذي حو الكائن والعقل وللعقول في آن واحد ، ولكنه تولد أزلى لا يدخل في الزمان.

## الاقنوم الثالى أو الحفية الثانية أو العقل

يلى الواحد الأول العقل الذى هر فيضه وانعكاس نوره . ولما كان أقل منه كالا فقد أمكن أن يقبل الكثرة . غير أن صلته الوثيقة بالواحد تجعله لايبتعد عن الوحدة مع قبوله الكثرة .

إنه يتمثل لنا في عدة أشكال: أولها العالم المعقول. وثانيها الكائن والجوهر. وثالثها العقل.

الجزء الثاني \_ - ٣٠٠ (م ٢٠ \_ الفلسفة الاغريقية )

فنى العالم المعقول نشاهد الحقيقة التى كانت متمركزة فى الواحد عدوقد انتشرت أجناسا وأنواعا . وقد انتشرت أجناسا وأنواعا . وينبغى أن يلاحظ هنا أن هذا النظام ليس محدثا وإنما هو أزلى ، غاية ما فى الأمر أن أفكارنا هى التى تتحرك نحو هذه الحقائق سالكة إلى . إدراكها سبيل تقسيم أفلاطون .

أما الناحية الثانية من الأقنوم الثانى فهى سر الكائن أو الجوهر أى المحتوى الوجودى الذى تشتمل عليه الكائنات والذى يحققق موضوعيتها للمعرفة . وبهذا يكون الأقنوم الأول فوق الكائن . والأقنوم الثاني . هو الكائن نفسه إذا نظر منه إلى هذه الناحية .

أما الناحية الثالثة فهي العقل نفسه . وفي هذه النقطة يجب أن يعـترف لأفلوطين في هـذا المذهب بالتجـديد العظيم الذي لفت أنظار معاصريه والذى شاك فرفريوس في مبدأ عهده باعتناق الأفلاطونية الحديثة . ويتلخص هذا التجديد في أن أفلوطين كان أول من أدخل التوحيد بين العقــل والمعقول في الأفلاطونية . وبيان ذلك هو أن العقل عنــهـــ أفلاطون هو المدرك ، وأن الكائن أو المعقول هو المدرك . ولا ريب أن هذا هو التعدد بعينه ، بل إن الأفلاطونية قد رتبت هاتين الحقيقتين. المختلفتين فوضعت المعقول قبل العقل ، وجزمت بأن المعقول فعل دا ما ، وبأن العقل هو بالقوة ولا يصير بالفعل إلا عند استيلائه على المعقول . فلما جاء « أفلوطين » لم يتبع هــذا الرأى ، بل اعتنق فى هــذه النقطة ـ مذهب أرسطو الذى يصرح بأن المدرك والمدرك شيء واحــد ويرفض فى صرامة أن يعترف بمعروف خارج عن العارف ، بل استعار \* أفلوطين »·· عبارته المشهورة فى ذلك وهى قوله : « فى العلم ، المعروف هو نقس العارف » .

وهذا هو سر تعدد نواحى الأقنوم الثانى عند « أفلوطين » وجعله إياه عقلا ومعقولا وجوهراً في آن واحد .

وبرهانه على ذلك هو أنه لو كان المعقول غير العقل للزم عليه تصور عقول لا تعقل بالفعل فى حالات معينة ولترتب عليه أن تنطبع المعقولات الأجنبية فيها انطباع المحسات فى الحواس . وهذان الأمران يقتضيان النقص ، لأن الأول منهما يجيز على العقل عدم التعقل ، والثانى يجعل متعقلاته غير مؤكدة ، لأنه لا يملك منها إلا صورها المنطبعة فيه .

ولكنه على الرغم من هذا ظل أفلاطونيا بعض الشيء في هذه النقطة ، إذ وضع فوق العقل حقيقة أخرى كما فعل أفلاطون في « تيميه » وإن كانت هذه الحقيقة ليست هي المعقول كما رأى حكيم أتينا ، بل هي الواحد الأول كما أسلفنا .

وهذه الناحية من الأقنوم الثانى يطلق عليها أفلوطين اسم العقبل الأول ، وهو عنده محتو على جميع عناصر العالم المعقول . وتعقبله للواحد ينتج له معرفته بنفسه ، ومعرفته بالعالم المعقول . وتعقبله ذاته تنتج له التأكد المطلق من وجوده ومن وجود كل ما يشتمل عليه .

ويمكن بعد هذا أن نلخص العالم المعقول عند أفلوطين فى فكرة واحدة لها أهميتها من العمق لما ترتب عليها من آراء ونظريات فى فلسفة هذا الحكيم نفسه ، وفى فلسفة القرون الوسطى عامة ، ولدى فلاسفة الاسلام خاصة . وهذه الفكرة هى أن « أفلوطين » قد ألف من العالم العقلى هيئة

متعددة إذا تعقل أحد أفرادها نفسه ، تعقل جميع الاخرين فى نفس الوقت ، وهى تنتهى إلى واحداً . الوقت ، وهى تنتهى إلى واحد ، أو قل : إنها لاتكون إلا واحداً . الدقنوم الثالث أو الحفيفة الثالثة أو النفسى

بنفس الطريقة التى انبثق بها العقل عند « أفلوطين » عن الواحد » انبثقت النفس عن العقل ، واكن لكى يدرس الباحث هذه النظرية عند هذا الحكيم ينبنى أن يسلك نفس المنهج الذى سلكه صاحبها وهو عرض آراء أرسطو فى النفس من جهة وآراء أفلاطون والرواقيين فيها من جهة أخرى . ويتلخص هذا العرض فى أن أرسطو ألنى النفس من الصورة التى تصور العالم عليها ، وجزم بأن الأفلاك مدارة بعقول وبأن النفس لا تظهر إلا فى الأجسام الأرضية الحية تحت عنوان: (صورة الجسم) لا تظهر إلا فى الأجسام الأرضية الحية تحت عنوان: (صورة الجسم) وأنها ليست إلا مبدأ وظائفه المختلفة . أما مركزها كمقر المصير فلم يعد له وجود .

وعلى عكس ذلك أعلن أفلاطون فى « فيدر » و « تيميه » و « النواميس » ، وأعلن الرواقيون أنه يوجد للعالم نفس عامة وهى التى تدير العالم المحس والتى ليست النفوس الخاصة كنفوس الأفلاك والبشر إلا أجزاء صغيرة منها ، يتولى كل جزء منها وظيفته فى الجسم الصغير على نحو ماتفعل النفس العامة فى جسم الكون الكبير .

هذا موجز الرأيين المتعارضين فى النفس. وقد تبع أفلوطين الرأى الأخير طبعاً، ولكنه أحدث فيه تجديدات خاصة، فذهب الى أن النفس بعض العالم المعقول ولكنها قابلة للامتداد والانفصال عنه، بل وللانقسام

المنطقي ومشتملة على القدرة على إنعاش العالم المحس الذي هي حالة فيه ، وهي عنده أزلية أبدية ، لأنها قبل الزمان ، وهي في نهاية الدائرة النورانية التي تحوط مصدر النور ، وبعدها يبتدئ عالم الظلام . ومن هذه الأوصاف يتبين أهم اختصاصاتها الممزة لها وهو توسيطها بين العالم المعقول والعيالم المحس. هي متصلة بالأول لأنها متجهة إليه لتشاهده أبداً. وبهذه الشاهدة ينعكس منها نور هو سر نظام العالم المحس ، ولكنه أثر غير إرادى ، لأن النفس تظل في مشاهدتها النقية وسموها الدائم، بينها يتصل بها العالم المحس فتنتقل إليه الصور التي يسمح له استعداده بها دون قصد منها . غير أن وضع أفلوطين النفس العامة دون مرتبة العقل قد سمح له بأن يرى فيها ناحيتين مختلفتين: أولاهما الجانب الأعلى وهو دائم المشاهدة للعقل وليس له تفكير ولا ذا كرة ولا إحساس. وليس له صلة بالمالم الحس إذا استثنينا الكواكب أو الآلمة المرثية، فإن نفوسها فاضت عنه مباشرة. وثانيتهما الجانب الادنى وهو صورة الأعلى في بعض نواحيه ، ولكن له قدرة على إدراكه نفسه وإدراكه غيره، وهو منصل بجسم العالم ومن النفس السامة هو الذي يدعى بالطبيعة . وكما أن العقل السام هو رابطة المقول الخاصة بالفكر كذلك النفس العامة مى منشأ صلة النفوس الخاصة التي هي بالنسبة الى النفس العامة نقط متباينة من وحدة متماسكة . غاية مَا فِي الأَمْرُ أَنْ نَفُوسَ الْكَائناتِ الأَرْضِيةِ الحَيَّةِ هِي نَفْطُ فِي القَسْمُ الأدنى من النفس العامة وأن نفوس الككائنات السماوية نقط في القسم الأعلى منها .

ولكن أهم ما يعنى أفلوطين في هذه الناحية هو مصير النفس الانسانية التي يرى أن النفس العامة حددت لكل واحدة منها البدن الذي يلائمها والذي يجب أن تدبره زمناً محدداً يعينه لها نظام الأشياء ولكن القدرة على هذا التدبير لا تجيء الى النفس إلا عن طريق مشاهدتها للعالم المعقول، وعنده أن النفس روحانية محضة لا تتطرق إليها المادة مطلقا. وهو في هذا يخالف الرواقيين الذين يزعمون أنه لاموجود إلا الجسم المادي، وأن اللامادية البحتة ضرب من الخيال، وهي ليست صورة الجسم كما رأى أرسطو، بل إن ميزتها الحقيقية تنحصر في انفصالها عن الجسم حيما تتحرر منه.

وعنده أن تغلغل النفس في الأجسام لايفقدها طبيعتها الأولى، ولكن اتصالها بالعناصر المادية المختلفة يحدث فها شيئا من التفريق فتنقسم كالنفس العامة الى قسمين: أعلى وأدنى. فأما الأعلى فهو يظل دائما متجها نحو العالم المعقول يشاهده. وأما الأدنى فيساهم مع الجسم فى حياته المادية ، ولكن هذه الساهمة لاتحول بينه وبين القدرة على الاتجاه إما الى الجانب الأعلى من النفس، وإما الى انعكاسها. وفي هذه الحالة الأخيرة بدل أن يشاهد الثال لاترى إلا صورته. وهي في الناحية الدنيا فيقذف بنفسه نحوها فهوى في أثر المحسات ويسقط في قبضة آلاف من الحاجات المادية التي يتطلبها جسمه ويأسف على الخير الزائف الذى انفلت منه فيكون مثله كمثل « نارسيس » الذى روت الأساطير الاغريقية أنه كان شــابا جميلًا مفتوناً بنفسه، فنظر نوماً إلى الماء فرأى صورته فيه فأنحني علمها ليقبلها فسقط في الماء وغرق. وكذلك يسمى أفلوطين هذه الحالة «سقوط

إلى التربية الفلسفية فهى وحدها القادرة على أن تعيد إنيها حالة مشاهدتها للعالم المعقول، فهى وحدها القادرة على أن تعيد إنيها حالة مشاهدتها للعالم المعقول، ولكنها لا تعود إلى هذه الحالة الاولى في سهولة بل لابد لها من تخطى عقبات صعاب واحتمال تغيرات جسام تتعاقب عليها في صعودها الى مرتبة المشاهدة بعد هويها. وقد وصف أفلوطين هذه التغيرات في إسهاب في التاسوع الرابع من كتبه نلخصه فها يلى:

إن النفس حين نهوى إلى حضيض المادة تصبح سلبية خاضعة ﴿ للشهوات . فاذا اتبعت قواعد الفضائل الاجتماعية صعدت إلى مرتبة التفكير الذي يمكنها من أن تعود إلى نفسها وتتعقبل الحقيائق ويحكم عليها . وإذ ذاك تصعد إلى مرتبة أعلى من الأولى وهي مرتبة سيادة «العقــل وتحكيم اللنطق واســتخدام البرهان. وفي هــذه الحـالة تلحق أعلى حرجات التعقل ، وبالتالى تدرك الجواهر الأولى . وليس هذا هو منتهى حدرجات صعودها ، بل انهـا تستطيع أن تصعد إلى ما هو أعلى مرن خلك حتى تصل إلى الواحد . وإذ ذاك لا تكون في مرتبة التفكير ولا في مرتبة الانفعال البصيرى اللذين لايدركان إلا المحدود ، بل تكون في حالة تماس من شأنه أن يفيض على النفس سعادة تزيد على حد الألوف، ولكن الذين يصلون إلى هذه الحالة هم من الندرة بموضع . وفوق ذلك فان مُهُولًا و القليلين الذين يصلون إلها لا يستطيعون التحدث عنها إلا كذكريات ، للأنهم حين يحسون بها يتلاشون في الواحد فيفقدون كل احساس بأنفسهم ولا يعودون إلى شعورهم إلا بعد إفاقتهم من الغيبوبة فيروون ماوقع لهم

كما تروى الحوادث التاريخية . وقد قيل إن أفلوطين أنبأ فوفويوس بأنه ذاق هذه الغيبوبة أربع مرات في حياته .

أما خلود النفس ، فأفلوطين يرى أنه نتيجة حتمية لنظرية سابقيتها على الجسم . وقد عنى بالتبليل على هذا الخلود معتمداً فى ذلك على البراهين التي ساقها أفلاطون فى « فيدون » والتي أسلفناها حين عرضنا لأفلاطون فى الجزء الأول من هذا الكتاب ، ولكنه أضاف اليها شيئا جديداً وهو التدليل على استحالة بعث الأجسام . وقد دفعه الى الخوض فى هذه الشكلة ما أتت به الديانة المسيحية من عقيدة عودة الأجسام فى الحياة الأخرى .

وكما استغل براهين أفلاطون على خلود النفس ، تبعه كذلك فيه يعرض لها بعد فراقها الجسم من تناسخات مختلفة بدون عظيم ابتداع ، اللهم إلا أن النفوس عنده تخضع بعد الموت لناموس العدالة الخالد الذي يتولى الحكم عليها ثم يقرر مصائرها تبعا لدركات سقوطها . فالنفوس الأكثر آثاما تهوى في أجسام نباتات وحيوانات ، وذوات الهفوات الصغيرة تتناسخ في أجسام إنسانية أخرى بينا تثوى النفوس الأفضل أحوالا في الكواكب ، أما النفوس الطاهرة النبيلة ، فأنها تعود إلى النفس العامة .

يلاحظ المتأمل في نظرية النفس الانسانية عند أفلوطين أن فيها كثيراً من الصعوبات والعقبات نشأت من ظلمة عباراته في هذه الشكلة الى حد يدفع الباحث الى الحكم عليه بالتناقض ، لأنه حينا يعتبر النفس والجسم متعارضين لا يمكن اتفاقهما ولاتفاههما بحال . وحينا آخر يؤكد أن الجسم

ليس إلا نتيجة لفعل النفس وفى الحالة الأولى يستطيع الباحث أن يتساءل : كيف أمكن اجتماعهما أثناء الحياة ? وفى الحالة الثانية يتساءل : لماذا كان الفرق بينهما أعظم من الفرق بين النفس والعقل أو بين العقل والواحد ؟ الاقنوم الرابع أو الحقيقة الرابعة أد المادة

تحت هذه الحقائق الثلاث التي أسلفنا أنها غير قابلة للحوق الشربها ٤-وضع أفلوطين حقيقة رابعة وهي الهيولى الضرورية للصيرورة الواقعة في الكون بغير انقطاع . ولكن هذه الهيولي لايمكن أن تدرك إلا بطريقة -سلبية ، لأنها مجردة من الصور التي هي منشأ التحديد والتعريف بالقول الشارح . وليست الهيولى هي المجردة من الصور وحدها عند «أفلوطين» بل أن المادة أيضا عنده مجردة منها وغير قابلة للتحديد. وأما ما تشاهده الحواس من تحديد ظاهر ، فليس إلا عرضًا حائلًا ينشأ من مرور الصورة: على عجل بالهيولي . وآية ذلك أن المادة بعد مغادرة الصورة اياها تعود إلى إنبهامها الأول الذي فارقته أثناء هذا التصور العارض ، وليس الامر كما زعم أرسطو من أن الهيولي مبهمة بالفعل ، محددة بالقوة . والمادة: محددة بالفعل من جهة صورتها الراهنة ، مبهمة بالقوة من جهـ غيرها من اللصور التي هي قابلة لهــا . وبناء على هـــذا كله يقرر « أفلوطين » أنه لايوجد اجباع حقيقي بين الهيولي والصورة ، وإنما كل مافي الأمر هو أن المحساب ليست إلا انعكاسا بسيطا من الصورة على الهيولي يظل زمِيًا ثُم لايلبِثِ أَن ينمجي تاركا موضعه منها لانعكاس آخر . ومثلها في

هذا مثل النور حين ينعكس على جسم الهواء الذى يشغله ردحا من الزمن ثم يتوارى فيترك مكانه مظلما مبهما كما كان.

والعلة فى عدم ثواء الصورة فى المادة هى سموها وعدم كفاية اللادة لقبولها . وهذا العجز هو سبب سلب جميع الصفات الايجابية من المادة . وبالتالى هو سبب كل شر فى العالم المحس ، إذ ليس ناشئا من مجرد نقص المادة ، وإلا للزم أن يكون فى النفس شر لنقصها عن العقل . وفى العقل شر لنقصه عن الواحد ، وأنما هو ناشىء من عجزها العميق عن القرب من مصدر النور .

وقد نشأ هذا العجز المسبب للشر فيها من أنها أحط الكائنات وأبعدها عن الواحد الذى هو مصدر كل خير ونور والذى لا يتحقق الشر الا فى تناهى الابتعاد عنه كما هى حالة المادة .

أما النفس فكل مايقع لها من ضعف أو شر لاسبب له إلا اتصالها عالمادة . ولهذا هي لاتتطهر الا بعد فراقها اياها .

ومع ذلك فالمادة موجودة ، وكل موجود يتعلق بالواحد من قريب أو من بعيد . أو بعبارة أدق : هو انعكاس مالهذا الواحد، وذلك شرف — مهما ضؤل — يقيه أن يكون شراً في ذاته .

من هذا يتبين أن « أفلوطين » كان يرى أن الشر الانساني ناشيء من اتصال النفس بالمادة ، وأن الوسيلة الوحيدة للتخلص منه هي فوار النفس من العالم المحس ، ولكنه عاد في آخر حياته فقرر أن الشرور الخاصة لاتتعارض مع الخير العام . ولهذا يجب على كل كائن أن يقوم بدووه في الحياة وأن يحتمل في سبيل الانسجام العام ما يقاسيه من ألم قد

يمكون ضروريا لتحقيق هذا الانسجام . فبطء السلحفاة مثلا قد يكون شراً لها ، لأنه يحول بينها وبين فرارها أمام سحق الانسان اياها ، أو لكنه قد يكون لحكمة من حكم الخير العام .

ولاريب أن أثر أرسطو والرواقيين في هذه النظرية الأخيرة جلى ، لأن آراءهم في عـدم الالتفات إلى الشر الخاص في وسط الخير العـام مشهورة .

وقد علق الأستاذ « بريهييه » على هذن الرأيين بقوله مامعناه : إن مهاتين الفكرتين مختلفتان ، ولكنهما ليستا متناقضتين ، فني الاولى يشرح رآيه في العالم المحس وعدم ثباته ويجزم بأنه لانجاة من الشر إلا بالفرار منه وفى الثانية يعبر عن رأيه فى القانون العام اللنظم واعترافه بأن العالم خاضع. لناموس عادل مستقيم . وإيضاح التباس الظاهر بين هاتين الفكرتين يتلخص عَفَى أَنه إِذَا نَظُر مِن العالم الى جانبه الأحدَى تقرَّز منه وتشاءم وجزم بأنه لاخلاص من الشر إلا بالبعد عنه . وإذا التفت إلى جانبه الأعلى تفاءل وأعلن وجوب رضي كل كائن بمهمته في الحياة . وهاتان النظريتان اللتعارضتان َتَذَكُرَاننا بنظرتَى أَفلاطون إلى العالم : الأُولِي نظرته التنسكية المتشأَّعة التي وردت في « فيدون » والتي يرى فيها الساحث محاولة الخلاص من اللادة . والثانية نظرته المتفائلة التي جاءت في « تيميه » والتي صرح فيها باعجابه العظيم بكل أفعال «الديمورج».

## ع ـ العالم المحـى

يدعو « أفلوطين » العالم المقابل للمالم المعقول بالعالم المحس أو بعالم

المادة أو بعالم الصيرورة أو بعالم الظواهر . وعنده أن هذا العالم بانضامه إلى العالم المعقول يكونان كلا محدوداً أزليا أبديا . وهو يرى أن عالم المش يتطابق مع هذا العالم المحس ، لأنه لايتفق مع أرسطو فى أن فى العالم المحس تفاصيل مادية لا يمكن وجودها فى العالم المعقول . وفى أن تحقق هذه التفاصيل فى المشخصات يجعلها أدخل فى باب الحقيقة من عالم المعانى ، بل هو يؤكد أن العالمين : المعقول والمحس متاثلان بقدر الامكان ، وفوق ذلك هو يجزم بأن المشخصات أقل حقيقة من المثل ، لأنها ليست إلا محاكاة ناقصة للحقائق العلميا .

وأخص مايظهر فيه النقص في محاكاة العالم المحس للعالم المعقول هو أن جميع الصفات السامية الموجودة في المثل والتي ليس من طبيعة المادة أن تحتملها تنقلب في العالم المحس إلى أضدادها . فالوحدة مثلا تتحول الي كثرة ، والانسجام ينقلب تصادما ومعارضة ، والأزل يستبدل بالزمان ، والحقيقة تستبدل بالظاهر . والسبب في كل هذا هو نقص المادة وعدم استعدادها لقبول هذه الصفات .

غير أن « أفلوطين » بالرغم من سوء رأيه في العالم المحس إلى هذا الحد الذي رأيناه كان لا يزال محتفظا بالطابع الاغربقي العام الذي يرى أن الاستهانة بالعالم المادي من الصعوبة بموضع ، فهب يدافع عن هذا العالم دفاعا مجيداً ضد المسيحية الناشئة التي كانت قد بدأت منذ زمن تهاجم العالم المادي مهاجمة عنيفة وتصوره في صورة دنسة ملوثة ، فأعلن أن العالم الأرضى هو محاكاة أمينة للعالم المثالي تحقق فيها الكال الذي في طبيعة المادة ، وأنه جميل بقدر ماتسمح به أطبيعة المادة ، وأن

تأثير النفس العامة فيه صيره حيا في جميع أجزائه كما يقول الرواقيون .

ولم يقتصر « أفلوطين » على دفاعه عن الفكرة الاغريقية ضد المسيحية ، بل هاجمها في مبادئها الأساسية مهاجمة حكم فيها المنطق بين الفلسفة وبين تلك الديانة نلخص منها الاعتراضات الآتية :

(۱) كيف تنفى السيحية سماوية أصل العالم وتعترف بسماوية النفوس الانسانية مع أن النظام والعقل هما أكثر ظهوراً في الكواكب منهما في بني الانسان ?

(٢) كيف تعتقد بخلود النفوس جميعا حتى أحطها قيما وأسوئها أفعالا وترفض أن تعترف للسماوات والكواكب بنفوس خالدة ?

(٣) كيف تقدس الاله اللامرنى فى حالة احتقارها صورته المرئية ?
هذا هو رأى «أفلوطين» الفلسفى فى العالم المحس. أما تصويره العلمى
له فهو يتلخص فى أنه أزلى أبدى وأن له – كما رأى «هيراكليت»

و «أفلاطون» و « الراقيون » \_ دورات زمنية منظمة ، وأن كل دورة
حين تعود تحمل معها جميع الحوادث والظواهر التى وقعت فى الدورة
السابقة .

وعنده أن العالم المعقول هو الذي يدبر العالم لمحس، وأن أكثر هذا العالم قبولا لتدبير العالم الأعلى هو السماء، وأن جسمها مكون من نار هي أنقى من النار الأرضية، ونفسها هي انبثاق مباشر من الجانب الأعلى للنفس العامة، وأن الحركة الوحيدة التي تتفق مع طبيعتها هي الحركة الدائرية، وأن كل الكواكب الثاوية فيها هي آلهة مرئية وصور لآلهة غير مرئية، وأن هذه الآلهة دائمة المشاهدة للعالم المعقول وليس لها أي علم بما هو

دونها من العالم المحس.

وبناء على ذلك فلا يمكنها التدخل فى الحوادث الأرضية ولا يعقل أن يكون لها تأثير على مصائر بنى الانسان وحظوظهم بالقدر الذى تزعمه الوسوسة. غاية ما فى الأمر أن أشعة كالها يمكن أن تتصل بالنفوس الانسانية الهاوية اتصالا غير إرادى فتجذبها الى السمو بقدر الستطاع م

#### 0 - الال

انعقد إجماع الباحثين على أن « ميتافيزيكية » أفلوطين تشتمل على نوع من الألوهية العالية وإن كان الاستاذ « بريهييه » برى أنه لم يرد عنه ذكر الاله مرادفا للواحد الأول إلا في نص مشكوك فيه ، ولكن ورد عنه أنه أسى الكواكب والنفوس المدبرة للكون آلهة ، بل قد ألجأه ذلك إلى الدفاع عن النعدد الاغريق .

وفي الحق أنه أسهب في هذا الدفاع، بل أغرق في التأويل المجازي للأساطير الاغريقية فأعلن أنها لو جردت من أسطوريتها الساذجة لألفيناها محتوية على جميع الروابط المنطقية للموجودات التي لا يحصرها الزمان والتقينا بين ثناياها بالحقائق الفلسفية الناصعة. فمثلا «أورانوس» الذي هو في الأسطورة أبو الآلهة الأول هو الواحد الازلى، و «كرونوس» الذي تصوره الأسطورة يلتهم أطفاله ليس إلا العقل الذي يبتلع العقول فتتحد به، و « زوس» الذي ترسمه لنا وقد نجا من أبيه لم يكن إلا النفس الكلية التي انفصلت من العقل، وعلى العموم كل الآلهة و لالاهات الذي وردت أساؤهم في الأساطير يمثلون عقولا ونفوساً. فمشلا: «ديميتير»

و « هيستيا » تمثل كل منهما أسطورة نفس العالم. و « هيرا » رمز للنفس. الأرضية . و « هيرمس » يمثل الصورة العقلية . وأسطورة « نارسيس » ليست إلا تصويراً لهوى النفس إلى حضيض الشهوات كما أسلفنا .

و «أوديسوس » فى نجاته من «سيرسيه » و « كاليبسو » يرسم لنا النفس البشرية التى تنجح فى التخلص من أسر المحسات.

ولم يكن هذا النوع من التأويل غريباً فى ذلك العصر . فقد رأيناه فى أتينا عند «أنتيستين» ومن أتوا بعده من الفلاسفة الذين نحوا نحوه وفى الاسكندرية عند «أريستوبول» ثم عند « فيلون » كما أشرنا إليه فى مواضعه .

حملت هذه الشابهة في التأول المجازى بين «فيلون» و «أفلوطين» بين الباحثين على عقد الصلة بين الوسطاء الذين يضعهم «فيلون» بين المه والعالم، والوسطاء الذين يضعهم «أفلوطين» بين الواحد والعالم كذلك. وقد رد الاستاذ «بريهييه» هذا الرأى إذ لاحظ بحق أن وسطاء فيلون» يعنون بحظوظ بني الانسان ولا سيا العقل منهم فانه ليس له عمل إلا العناية بخير البشر. وهو لهذا يثيب الخير ويعاقب الشرير. بينا أن وسطاء «أفلوطين» كالعقل والنفس مثلا ليس لهم أى عمل إيجابي، بل أية نية في إنقاذ بني الانسان. ويعلق على هذه الملاحظة بقوله: وهذه المثل في أفلوطين، وتقوى الساميين المثلة في فيلون، وتفكير الاغريق المثل في أفلوطين.

الى جانب هذه الألوهية النظرية العالمية التى رأيناها عند أفلوطين بجد في مؤلفاته جانبا آخر من التدين العملي المحتوى على كثير من الطقوس اللادية التى تشبه أساليب العامة والجماهير والتى يبرر فيها عقائد الشعب وتقاليده بأدلة فلسفية، فأعلن مثلا أن الشعب محق في عبادته الاوثان، لأنه وإن كانت الألوهية لاتقطن في تمثال محس، فإن الجاذبية العامة التى توجد بين جميع أجزاء الكون تجعل تأثير كل جزء منه متصلا بالاجزاء الأخرى، وعلى الاخص ما يشبهه. ومن حيث إن التماثيل تشبه الآلهة، فمن الطبيعي أن تكون مقرا لتأثيراتها لالها.

وكذلك قرر أن الآلهة وإن لم يكونوا ملزمين بتنفيذ كل ما فى الصلوات إلا أن تأثيراً لما تنال منهم بوساطة الجاذبية نيلا ديناميكيا يحول حظوظ بنى البشر إلى نوع من الملاءمة السعيدة . وهذه الجاذبية هى سرتأثير السحر واعتباره أفضل أنواع العبادات .

أخذ هذا الجانب الشعبي من فلسفة أفلوطين يقوى ويزداد ففوذاً لدى الجماهير حتى كادت الأفلاطونية الحديثة تتحول إلى ديانة وثنية شعبية . بل انتهى بها الأمر إلى الاقتراب من ديانة « ميتهرا » . وهذا هو سر النضال الطاحن الذى احتدمت ناره بينها وبين السيحية زمناً طويلا كان في مبدئه فلسفياً مؤسساً على الخلاف بينهما في نظريات : أزلية العالم ونفى كل إنشاء من عدم وتأليه الكوا كب ثم تحول بعد ذلك إلى عناد ديني شعبي ضاعف اتساع الهوة بين هذا المذهب وتلك الديانة .

ويستطيع الباحث أن يجد تفاصيل هذا الجانب الديني من الأفلاطونية الحديثة في كتابين هامين: أحدهما عنوانه «النبوءات الكلدانية» ومؤلفه عمول . وكان « فرفريوس » يحب هذا الكتاب ويعجب به كثيراً . والثاني عنوانه « أسرار المصريين » . وقد عزى إلى « چامبليك » .

### ٧٠ - الاغلاق

تتصل أخلاق أفلوطين بفلسفته النظرية اتصالا وثيقا ، بل هي مؤسسة عليها ، إذ يعلن أن النفس كانت نقية سامية تم هوت إلى الجسم فلحقها الدنس . ولهـ ذا لا تستطيع أن تظفر بالسلام والسعادة إلا إذا عادت إلى حالتها الأولى ، وهي لاتفوز بهذه العودة إلا إذا تخلصت من علائق المادة يُــووجهت كل جهودها إلى مشــاهدة العالم العقول . ومتى تحققت السعادة وللنفس تحققت للفرد الذي يحمل هـ فيه النفس ، لأن تحقق الخير لأهم أجزاء الكل يستتبع تحققه للأجزاء الأقل أهمية . ولذلك كان الخير الأعلى الكل كائن منحصراً في النشاط الذي يتفق مع طبيعته . والطبيعة الحقيقية الكل مركب من عدة أجزاء هي طبيعة أسمى أجزائه . ولما كانت النفس أشرف أجزاء الانسان وكانت طبيعتها التفكير ، كان نشاط التفكير هو الذي يحقق أنقى الحياة الانسانية وأكلها . أما نشاط بقية نواحي تلك ﴿ الحياة فليس إلا صوراً ضعيفة للجانب الحقيقي . وعنده أن سعادة الكاثن الفكر ليست شيئا حائلا يتحقق حينا تم لايلبث أن يتوارى ، وإنما هي التحقق التام لطبيعته . ومن أجل ذلك لم يكن للأشياء الخارجية مرس ﴿ رَفَهِنَيَةً أَو بَأْسَاءً عَلَى هَــذَهُ السَّعَادَةَ أَى تَأْثَيْرٍ . فَلُو أَن حَكَمَا أَصَابِهِ هُو (م٢١ ـ الفلسفة الاغريقية) -441 -الجزء الثاني

أو أسرته أو أصدقاءه أشد الآلام وأقسى الأرزاء أو هـوى فى ذل. الأسر ، أو أحدق به الموت ، لما اضطربت نفسه أقل اضطراب .

وعلى العموم كان أفلوطين أكثر استهانة بالمظاهر الخارجية من الرواقيين. أنفسهم كما كان يرى أن الانسان كا زاد في هذه الاستهانة سما قدره وعلا شأنه ، أما السياسة والاجتماع فلم يشغلا من وولفاته إلا مكانا ضيقا تمثل في إعلانه مناصرة الأريستوقواطية العقلية وفي تفكيره في تحقيق المدينة المثالية التي حاولها أفلاطون من قبله والتي منحه الأمبراطور مساحة واسعة من الارض لتحقيقها فوقها إذا صحت هذه الرواية كما أسلفنا .

ولكن ليس معنى إغضائه عن الشؤون السياسية أنه كان يحتقر الفضائل الاجتماعية التي لها الفضل في تثبيت الأنظمة وتركيز السلام ، ولكنه يرى أنه لا يمكن أن يطلب إلى الحكيم أن يهجر الالهية المتحققة في التفكير لكي يكرس نفسه لشؤون الحكومة .

## ( ب ) فرفريوس

#### ١- ميانه

ولد « فرفريوس (١) » في سوريا سنة ٢٣٣ بعد السيح . وفي طليعة شبابه عرف « أوريجين » العالم السيحي الشهير . وبعد ذلك سافر إلى أتينا ودرس فيها العلم على « لوجان » وهو أحد مشاهير الأساتذة في ذلك العهد .

١\_ كان سمه الحقيقي «مالكوس» وممناها بالسوريانية : الملك ثم حرف الي «فرفر يوس»

ولما بلغ من الهمر ثلاثين سنة تؤجه إلى روما وفيها عرف أقلوطين واتصل به اتصال تتلذ وصداقة . وفى ذلك العهد كان لضعف صحته واسوداد مزاجه قد صمم على الانتحار لولا أن اكتشف أفلوطين هذا التصميم فنزعه من نفسه وأعاد إليه شجاعته ووضعه تحت حمايته ومنحه عظفه ونصاحة وإخلاصه واتخذه سكرتيراً له مدى سنة أعوام ارتحل بعدها « قرفريوس » إلى صقلية ليمالج صحته فتوفى أفلوطين فى غيبته ولا يعرف التاريخ عنه بعد ذلك أكثر من أنه عاد إلى روما ثم تزوج بأيم تدعى « مرسيلا » لها من زوجها الأول سبعة أولاد ، وأنه رتب كتب أستاذه وبوبها كما أشرنا إلى ذلك حين عرضنا لمؤلفات أفلوطين . وأخيراً توفى فى روما حوالى سنة ٣٠٥ بعد المسيح .

#### ۲ \_ مؤلفانہ

كان « فرفريوس » أقل ابتداءا من أفلوطين ، ولكنه كان واسع الثقافة غزير الاطلاع ، عظيم النشاط ، فكتب عدداً ضخا من المؤلفات وكان في كتابته فيلسوفا و ناقداً ومؤرخا ونحويا ورياضيا . فكتب في كل فرع من هذه الأفرع عدداً من المؤلفات فقد منها الشيء الكثير . ولكن بقي أهمها وأجدرها بالعناية . ومما بقي منها ما يلي :

### فى الفلسفة

<sup>(</sup>١) مقدمة في المعقولات ، وهو ملخص وجيز في الفكر الأساسية اللافلاطونية الخديثة ، وقد بق كله .

- (٢) «على قو ىالنفس» وهى رسالة هامة ذكر فيها نواحى النفس ووظائفها ولم يبق منها إلا شذرات .
  - (٣) « على النفس » وقد ذكر « أوزيب جانباً منها .
- (٤) « إير الجوج » المعروف عند العرب بـ « إيساغوجي » وهو مقدمة لمقولات أرسطو ، وله في المنطق أهمية فائقة وقد شملت سيادته كل البيئات المثقفة طوال القرون الوسطى شمولا تاما .. ويعتبر هذا الكتاب أهم الدعائم التي تأسست عليها الحركة المنطقية عند العرب ، لأنه كان لهم عثابة أستاذ في مبادى وهذا العلم فضلا عن أنهم اتخذوه نموذجا لهم في التأليف. وكان لايزال إلى العهد الأخير الحجر الأساسي في بناء المنطق في الأزهر . وسنشير إلى هذا الكتاب عند حديثنا عن شرح كتاب المقولات والتقديم له به .
- (ه) « شرح المقولات » وقد ترجمه إلى اللاتينية « بويس » في القرن السادس .
- - (٧) « على فلسفة التنبؤات » .
- ( ٨ ) « على تماثيل الآلمة » . وميــل هذين الأخيرين إلى الدين والتنسك أكثر من ميلهما إلى الفلسفة .
- ( ٩ ) « رسالة إلى مارسيلا » وهي كتاب أخلاق وجهه إلى زوجته

بعد افتراقهما ، وهو خليط من عدة مذاهب أخلاقية قديمة .

#### في التقر

أما فى النقد فله كتاب ضخم عنوانه «ضد المسيحيين» وهو هجوم عنيف على هذه الديانة يحتوى على نقد علمى عميق لنصوص الانجيل وللشروح المعترف بها من الكنيسة ولا سيا شروح « أوريجين » . وقد اعتبرته المسيحية من أجل هذا الكتاب ألد أعدائها واهتمت بالرد عليه اهتماما فائقا حتى أن « أيولينير » اللاأوديسى رد عليه فى القرن التالى فى مؤلف بلغت كتبه ثلاثين كتابا .

#### في النار بخ

(١) « تاريخ الفلسفة » وهو أربعة مجلدات وهو ينتهى عند نهاية أفلاطون وقد عنى فى المجلد الأول منه بحياة فيثاغورس عناية عظيمة لفتت أفلاطون الباحثين القدماء والمحدثين وهو من أهم مؤلفاته لاشتماله على معلومات قيمة .

(٢) « حياة أفلوطين » وقد كتبه في شيخوخته .

## ٣- فرفربوس كنلميز لافلوطين

لم يكد فرفريوس يغير شيئا من الآراء الجوهرية فى مذهب أستاذه ، وإنما كل ما قام به هو شرح هذه الآراء والدفاع عنها والتدليل على صحتها ومن أهم ما ألح على إثباته من آراء أفلوطين هو نظرية سمو النفس وعدم

لحوق الخصائص المادية بها وسلامتها من كل ما يلحق الجسم. ومنها نقده اللذى وجهه الى « أتيكوس » الافلاطونى من أجل قوله بأن المادة حقيقة مستقلة عن المبدأ الأول الذى أعلن فيه أنها منبثقة عن هدا المبدأ على نحو ما أسلفنا عند أفلوطين .

ولكن الجانب الذي برز فيه مجهود « فرفويوس » بروزاً قويا من الأفلاطونية الحديثة هو الجانب الديني، إذ كان أول من حول العناصر الدينية الأولية التي ظهرت في مذهب أفلوطين إلى فلسفة إلهية قيمة . فثلا: أفلوطين بدأ يوضح الصلة بين فلسفته وبين العقائد الهيلينية، ولكنه وقف من هذه السلسلة عند حلقاتها الأولى . فلما جاء فرفريوس استغل معارفه الواسعة ومجهوده القوى في إحكام هذه الصلة لابين الفلسفة والعقيدة الهيلينية القديمة فحسب ، بل بينها وبين تلك العقيدة بعد تطوراتها العديدة . ومن ذلك نشأت ألوهيته المجازية المؤسسة على التأول وليس هذا هو كل شيء ، بل إنه جمع كل التأويلات التي سبقه إليها الفلاسفة والشعراء القدماء شيء ، بل إنه جمع كل التأويلات التي سبقه إليها الفلاسفة والشعراء القدماء موى عنانها جميعا نحو مذهب الافلاطونية الحديثة وأضاف إلى ذلك ما ابتدعه هو حتى تكونت لديه في هذا الشأن مجموعة لانظير لها .

بهذه الخطة منح فرفريوس العقيدة الأسطورية سلطة فلسفية قوية وبعث أسطورة التنبؤ والعرافة من مرقدها وحول الافلاطونية الحديثة الى ديانة تنسكية، مدارها الطقوس المكتوبة، لا النشاط العقلى الذى كان مألوفا قبل عهده.

انتشرت كتبه الدينية انتشاراً بعيداً وذاع أثرها فى ذلك العصر وفى المصور التالية له ذيوعا يكفى أن نقول عنه: إنه هو الذى دفع الامبراطور

« چولیان « فی القرن التالی لعصر فرفریوس الی اضطهاد السیحیة ، بل الی اعترامه افتلاع جدورها بین المنکون کله .

#### ع 🚜 فيرفربوس كشارج بإرسطو

نهج فرفريوس منهج عصره في العناية بالنصوص القديمة وحل عباراتها موتأويل مراميهـا فكتب شرحا قيما لكتاب «القولات» ولكنه رأى أن هذا الكتاب لايمكن فهمه أو الاستفادة منه كما ينبغي إلا إذا وضع أله كتاب آخر يوضح الأوليات المنطقية التي لم يجل أرسطو غوامضها ، فوضع كتاب « إيزاجوج » وفيه درس الكليات الحنس: الجنس والنوع والفصل والخاصة والعرض العام دراسة وافية تهيىء صاحبها لمزاولة كتاب « اللقولات » وقد ظل العلماء زمنا يحسبون أن « فرفريوس » هو مبتدع حذه الكليات، ولكن هذا الحسبان كان مبنيا على الجهل بالتاريخ، إذ أثبيت « بويس » في أوائل القرن السادس أن أرسطو عرض في كتبه المنطقية للكليات الحس ، وأن الفلاسفة الذين أتوا بعده تابعوا دراستها ، ـ وا كن فرفريوس أكل هذا البحث ونظمه وجعله مقدمة ضرورية لدراسة ﴿ الْمَنْطِقِ . وَمَنْذُ ذَلِكُ الْعَهَـٰدُ أَنْفُصِلُ الْمُنْطَقُ عَنِ ﴿ مَا بَعِدُ الطَّبِيعَةِ ﴾ أنفصِ إلا خنيا وأصبح علما مستقلا يعني بقوالب العقولات دون التفات الي ما يصاغ فيها، وبالجلة: أصبح كولم رياضي يتخذ المجردات موضوعا له ويجزم بأنه إذا سلمت أقيستها من الأخطاء صحت نقا أمجها .

# (ج) الفرع السورى أو ( حاميلك )

لهذه المدرسة فرعان جوهريان تفرعا عن أصلها الاسكندرى: أحدهما يدعى فى تاريخ الفلسفة بالفرع السورى موالثانى يدعى بالفرع الأتينى وسنعرض لهما فى إيجاز بادئين بالفرع السورى.

ولما كار « چامبليك » يمثل هذا الفرع أحق تمثيل فقد آثرنا أن نتخذ دراسته مثلا له . وإليك هذه الدراسة :

#### ۱ - میانه

ولد « چامبلیك » فی « كالسیس » بسوریا حوالی سنة ۲۸۰ . وقد ارتحل في طليعة شـبابه الى أتينا. وهنــاك تلقى دروسا في الفلسفة على « فرفريوس » ثم عاد بعد ذلك إلى آسيا واستقر فى مدينته وأخذ يلقيُّ دروسا على الشباب فى « مابعد الطبيعة » حتى ذاع صيته وعلا قدره بين معاصريه لافى العلم وحده ، بل فى الأخلاق والتنسك إلى حد أن أذيع عنه أنه كان يأتى بالمعجزات ويأمر الشياطين ويتحدث مع الآلهة . وقد جعلت هذه الشهرة تلاميذه ينظرون إليه نظرة غير طبيعية ، بل يكادون يعبدونه . وقد ظلت مدرسـته قائمة حتى اضطهــدت وتفرقت في أواخر حُكم الأمبراطور قسطنطين . وأخيراً توفي حوالى سنة ٣٥٠ . وقد حدثنار « أوناپ » في كتابه « حياة الفلاسفة » أنه توفي حوالي ســنة ٣٥٥٠ ولكن الباحثين المحدثين عثروا على رسائل موجهة إليـه من الأمبراطور « چولیان » قبل صعوده علی العرش ، ولما کان هذا الأمبراطور قد ولد فى سنة ٣٣٦ فلم يكن من المكن أن يكتب إلى « چامبليك » وهو فى العام الرابع من عمره ، بل أقرب مايتصوره العقل أن تبدأ كتابته القيمة بعد بلوغه السنة الخامسة عشرة مثلا أى حوالى سنة ٣٤٦ وهى بعد السنة التى حددها « أوناپ » لموت هذا الفيلسوف بعشرة أعوام .

#### ٢ - مؤلفانه

كتب « چامبليك » كثيرا من المؤلفات فى الفلسفة والتاريخ والدين ولكنه لم يعن بجمال الأسلوب ، بل قصر كل همه على العناية بالمعانى كالفعل « أفلوطين » . وقد بقى من كتبه عدد غير يسير . وهاك أهم ولفاته .

- (١) سبعة كتب عن فلسفة فيثاغورس بقى منها خمسة أهمها كتاب « حياة فيثاغورس » وكتاب « ألوهية علم العدد » .
- (۲) « على النفس » وفيه توجد آراء مؤلفه عن النفس . وقد حفظ جزءا منه الكاتبان الشهيران : « أرستوبيه » و « يوحنا الدمشقى » (۳) « شروح على أفلاطون و « أرسطو » وقد فقدت كلها .
- (٤) « الهيات الكلدانيين » وهو مؤلف ضخم في ثلاثين كتاباك فقدت كلها .
- (ه) كتاب عن الآلهة » وقد أعجب به الأمبراطور « چوليان » واستغله في كتابته عن عقيدة الشمس التي كان يريد أن ينشرها إحيام للديانة الاغريقية القديمة .
- (٦) كتاب « ثناء على التماثيل » وقد شرحه « فوسـيوس » ..

ويعتبر تقوية جديدة لرأى الأفلاطونية الحديثة الذي أسلفناه عن التماثيل.

#### ٣ ـ آراؤ،

تعتبر آراء « جامبليك » أتجاها جديداً في مذهب الأفلاطونية الحديثة ظل سائدا عليها منذ عهده حتى نهايتها . وتتلخص هذه الآراء في محاولة إحياء الذهب الأفلاطوني الأول وتخليصه من كل ما أضافه إليه التلاميذ والشراح التأولون .

وقد سلك إلى هذه الغاية سبيل دراسة المحاورات الأفلاطونية بعيدا عن كل تأثير . وقد رسم لهذه الدراسة منهجا منظا فطلب إلى الباحث أن يبدأ بدراسة محاورة « ألسيبياد الأول » التي احتوت على معرفة الانسان نفسـه ثم يثني بمحاورة « جورچياس » التي عنيت بالفضائل السياسية ثم يتابع دراسـته حتى ينمها بمحاورة « پارمينيد » . وبهـذه الطريقة تصير المحاورات هاديا عظما إلى الحياة الروحية ومرشدا إلى المبادىء العالية التي ارتاها أفلاطون حقا ثم بدلها الفلاسفة الذين أتوا من بعده عازين إليه هذه التبديلات . فن ذلك نظرية اتحاد النفس بالحقيقة العليا التي فاضت عنها ، تلك النظرية التي كان « نومينيوس » أول القائمين بها والتي أجمع فيثاغورس وأفلاطون وأرسطو على نقيضها ، إذ صرحوا جميماً بأن النفس مغامرة لهذه الحقيقة العليــا وبأن لها خاصيات مقصورة علمها . ومهذا ببين الفرق - كما لاحظ الأستاذ برمهييه - بين الأفلاطونيـة المتآثرة بالرواقيـة المثلة في « نومينيوس » ومن أتوا بعــــــه والتي تعتبر النفس جزءًا من العقل الإلهي ، وبين الأفلاطونية الأولى المثلة في « چامبیك » والتی تعدد حقائق العالم العقول مع احتفاظها لكل حقیقة
 منها بممیزاتها الخاصة بها .

ولكى نوضح الفرق بين هذين اللذهبين ينبغى لنا أن نوجز فى بضع جمل ما أسلفناه من رأى افلوطين فى نشوء الحقائق الدنيا عن الحقيقة العليا وهو يتلخص فى أن شعاعا من النور ينبثق عن الحقيقة العليا ثم لا يلبث أن يقفل راجعا إلى مصدره فيتجه إليه بكلتيه ويظل يشاهده ويتقيل به حتى ينبثق عنه بدوره شعاع آخر وهكذا دون أن يكون فى كل ذلك تعدد حقيقي ، بل هى وحدة محضة .

أما « چامبلیك » فهر یری أن كل إنتاج لابدله من ثلاث حقائق منفصلة الأولی هی ما بها تتجقق وحدته . والثانیة هی ما بها یمكن أن تنشأ عنه الكثرة ، والثالثة هی ما بها یظل حافظا وحدته رغم نشوه الكثرة عنه ، وبعبارة أظهر : ما بها تعود إلیه وحدته الأولی بعب التكثر الظاهر الذی نجم عن صدور الكثرة عنه ، وهذه الحقائق الثلاث هی الكائن والحیاة والعقل ، وهی التی حلت محل الواحد والعقل والنفس عند أفلوطین ، وهی لا تختلف عنها فی التسمیة والترتیب والعقل والنفس عند أفلوطین ، وهی لا تختلف عنها فی التسمیة والترتیب فحسب ، بل فی العینیة والغیریة وفی أن حقائق أفلوطین ترمی الی تقدم مطرد نجو الكثرة ، بینها تسیر حقائق « چامبلیك » نجو الكثرة قلیلا شعود أدراجها نجو الوحدة .

وهنـاك فرق جوهرى آخر بين الذهبين وهو أن جميع منتجات العالم المقول ينقسم كل منها عند « جامهيك » إلى ثالوث يشبه الثالوث للأول ، وأن كل ثالوث أدنى هو صورة لثالوث فوقه وهو منفعل به.

ومن براهينه على سابقية أقنوم الحياة على أقنوم العقل ما يشاهد في الحياة الواقعية من سابقيتها على العقل ونمو عناصرها قبل تحققه في الكائن الحي لأن هذا الانتاج هو الصورة الأمينة لتطور هذه الأقانيم ، إذ يشاهد الأقنوم الأول في الكائن قبل حلول الحياة فيه ثم الأقنوم الثاني بعد انتشارها في جسمه وظهور أثرها ثم الأقنوم الثالث بعد تحقق العقل فيه .

# (د) الفرع الاتبنى

نمه: د

كانت أتينا هي الموضع الأخير الذي ظهرت فيه آخر صورة من صور الأفلاطونية الحديثة أو الذي سطع فيه آخر قبس من أقباس ضوئها قبل أن تتوارى إلى العدم . وبيان ذلك أنه بعد وفاة «جامبليك» ظلت هذه المدرسة بدون رئيس قادر على فرض سلطانه العلمي في تثبيث مذهبه ، وبالتالى : ظلت بدون أيجاه معين . وفوق ذلك فان انعطافها نحو الدين كان عاملا أساسيا من عوامل ضعفها الفلسفي جعلها عرضة لانواء الأخطار.

فلما أحس بمض أنصارها المتازين بهذا الخطر ، بذلوا مجهودا وافرا فى إنعاش ميتا فيزيكيتها التى كادت تندثر . وقد وفقوا إلى هذا بعض الشيء فأعادوا إلى هذه الميتافيزيكية نهضة قصيرة هي أشبه الأشياء بصحوة الموت التى يصحوها المريض المشرف في ساعاته الأخيرة ثم لم يلبث أن يصبح في خبر كان . لم تزد هذه النهضة الأتينية فى إنتاج الأفلاطونية الحديثة شيئا ، وإنما ربطت بين أفرعها المختلفة ، فاستطاعت أن تحفظ تماسكها أكثر من مائة سنة ، ولكنها كانت فى هذا العهد جامدة راكدة . وإليك لحمة موجزة عن أهم زعماء هذا الفرع :

#### ١ - زعماؤه الاولود

يعتبر « نيستوريوس » أول زعماء هذا الفرع الذي نقل مبادي. « چامبليك » التنسكية إلى أنصار الأفلاطونية الحديثة في أتينا ، وكان له عقيدة دينية يخفيها عن الجاهير ، وقد سرت منه إلى « بروكلوس » بوساطة حفيدته « أسكليهيجينيا » ومن زعاء الفرع الأتيني أيضا « پلوتارك » بن « نيستوريوس » الذي توفي في سنة ٤٣١.

شرح هذا العالم كتب 'رسطو وأفلاطون متأثراً في شرحه بمذاهب « أفلوطين » و « فرفريوس » و « حامبليك » .

وبعد وفاة « پلوتارك » رأس « سيريانوس المدرسة من سنة ٣٦١ إلى سنة ٤٣١ وكان أستاذا لـ « پروكلوس » فكان هذا الاخير بقوم له يدعاية عظيمة ويعلن على الملأ أنه مدين له بكل شي .

وقد بدأ هذا الأستاذ دروسه فى الفلسفة بشروح أرسطو ، ولكن ذلك لم يكن إلا مقدمة توالت بمدها إنتاجاته العظيمة ، إذ أنه لم يكد يتوغل على شروح أفلاطون حتى فاضت أنوارها على عقله وقذفت اليه بملهمات بمصيرية كان لها فى حياته الفلسفية أثر بميد الغور إذا صح ما حدثنا به علميذه « پروكلوس » . ومن أهم ما عنى به « سيريانوس » هو محاولته التوفيق

بين حكاء الاغريق من جهة وبينهم وبين «هوميروس» و «أورفيه» وكتب الوحى الشهيرة فى ذلك العهد من جهة أخرى . وقد قور الاستاذ سانتلانا أن الفارابي قد اقتبس فكرة التوفيق بين الحكيمين : أفلاطون وأرسطو من الاسكندريين . وهو فيا يظهر محق فى هذا . ولو أن لديت شيئا من مؤلفاته ، لاستطعنا أن نصدر عليه حكما قاطعا ، ولكننا مضطرون الى أن نعتمد على ما رواه لنا عنه تلميذه « بروكلوس » .

#### ۲- پروکلوسی

#### موانه

ولد « پروكلوس » في مدينة القسطنطينية حوالي سنة ١٠٤ من أسرة ترية شهيرة . ولما أتم ثقافته أراده والده على أن يكون حقوقيا ولكن ميله الفطرى إلى الفلسفة قد تخطى رغبة والده فصدف عن دراسة القانون وارتحل الى الاسكندرية حيث تنلمذ على « أولام پيودور » الأرسطوطاليسي ثم عاد الى أتينا سنة ١٩٠٠ وهناك تلقاه « پلوتارك » الشيخ و « سيريانوس » كا يتلقى الوالد ابنه ثم كرساه لفلسفتهما التي أفرغ كل ما لديه من جهد في الهناية بها حتى تشربها وكشفت له غوامضها وهو لا يزال في طليمة حياته . ولهذا لم يكد يبلغ الثامنة والعشرين حتى صار رئيسا للندرسة فمنحها كل قوته ونشاطه وإنتاجه زها خمسين سنة . وقد بلغ به إخلاصه للفلسفة حداً خمله على رفض الزواج خشية أن تحول شواغل الحيتاة العائلية بهندوبين العناية بمدرسته

وقد حدثنا تلميذه « مارينوس » أنه كان دائما مستغرقا في الدراسة يفكر ويتأمل ويكتب ويحاور . وكان محبوبا من تلاميذه ومن جميع عارفيه لخيريته ووداعته . وكان متنسكا يصوم دائما آخر يوم من كل شهر ، وكان يقيم في كل يوم ثلاث صلوات : عند طلوع الشمس وعند زوالها وعند غروبها .

ولم تعرف الجماهير الدين الذي كان يطبقه بأفعاله هذه ، وإنما كل ما عرف عنه هو أنه كان يعتنق عقيدة سرية تلقاها عن أستاذه « پلوتارك » ومما أثر عنه إفى الناحية العلمية أنه كان يلتى دروسه من غير تحضير . وكان فصيحا ، سهل العبارة تنساب الجمل من بين شفتيه كأنه ملهم . وكانت عيناه لامعتين ونظراته ساحرة إلى حد أن كان تلاميذه وهم في حضرته يتصورون أنهم في محضر إله .

وأخيراً توفى فى سنة ٤٨٠ عن خمس وسبعين سنة كانت خافلة بأسباب الحجد والخلود .

#### مؤلفانه

كتب « پروكلوس » كثيراً من اللؤلفات فقد أكثرها وبقى منها عدد كبير نذكر منه ما يلي :

(١) «عناصر الألوهية» وهو موجز واضح لألوهية «أفلوطين» و « فرفزيوس » . (٢) شروح على بعض كتب أقلاطون كالجمهورية و « تيميه » و « پارمينيد » . (٣) « الألوهية الأقلوطينية » . (٤) « اعتراضات ضد المستحين » .

لم يجدد « پروكلوس » فما بعد الطبيعة شيئًا يسترعى الانتباه ، ولكنه نظر إلى أكثر منتجات الفلاسفة السابقين ، فأصلح ما بها من أخطاء ، ونظم مافيها من فوضى ، ووضع لها مناهج قيمة هي أقرب إلى العلوم الرياضية المحددة منها إلى النظر القيابل للأخذ والرد . وأظهر ما تتمثل فيه هذه الناهج هو كتابه « عناصر الألوهية » الذى سلك فيه إلى البرهنة على وجود الحقيقة « اللامحسة » سبيل قوأعد « أوكليد » الرياضية بل انتقى من بين هــذه القواعد أدقها وأســلمها من الخطأ ، وهي قاعدة التدليل بوساطة الخلف التي تنتهى بأقرار حقيقة وأحدة وإبعاد كل ماعداها من الحقائق : فتمثل حــد بعينه في بعض حدود كمية من الكميات أو فها جميعها لا يكفي وحده لأن يشرح هذه الكمية ولا أن يبرهن على وجوده فيها إلا إذا ثبتت سابقيته علمها جميعها ، لأنه لو تمثل في بعضها دون البعض ، لما كان وجوده محققا في الجميع ، ولاستحال بالتالي أن يشرح الحد ماهو أجنبي عنه . ولو تمثل في الكل ، لافتقر إلى حــد آخر يجمع أشتاته المنتبرة في جميع الحدود ، ولكن إذا ثبتت سابقيتـه عليها كالمها ، ثبت استغناؤه عن كل ماعداه ، لأن السابق مستغن ضرورة عن اللاحق . فاذا وجدت مثلا مجموعة من الموجودات الخيرة ، فان تمثل الخير في بعضها أو فيها جميعها لايقوى على شرحها لأنه يكون منتثرا فى أفرادها ، مفتقراً إلى مايجمع أجزاءه . ولكن سابقية الخير على جميع اللوجودات الخيرة هي وحدها الكفيلة بهذا الايضاح.

ولاريب أن هذا النهج ينتهي إلى « Le réalis ne » أي الحقيقية ﴿ اللَّهُ فَلَاطُونِيةً . وبناء على هذه القاعدة يقرر « يروكلوس » أن هناك علاثة حدود بالنسبة إلى كل فصيلة من الكائنات. فالحد الأول هو الشيء في ذاته أي الذي لاتقبل طبيعته أن تتقاسمه موجودات أخري مثل اللخير في ذاته والجال في ذاته . والحد الشاني هو مايفيض من الأول . ويقبل الانقسام على جميع الأفراد الساهمة فيه مثل الخير والجمال موزعين على أفرادهما . والحد الثالث هو نفس الكائنات الساهمة في الحد الثاني مُسككل خير وكل جميل محسين . ومن هـذا يتضح أن ميتافيزيكية « پروكلوس » نزولية تتجه من العمومية الى الخصوصية ، وهو يعتبر كل حد أعم علة فيا هو أخص منه . وينجم عن هـذا أن تكون البساطة والعمومية مرافقتين للسمو . ولهذا كان الكائن المجرد أسمى من الحياة كما قرر « چامبليك » وكانت الحياة أسمى من العقل ، لأنها أعم منه ، وكن لاينبغي أن ينظر في هذه النقطة إلى نواحيها المحسة، بل إلى الناحية المجردة فيها . أما في ناحية المحسات فالأمر على العكس أي بقدر الماتتحقق الخصوصية يتحقق السمو ، لأن الكائن الحي العاقل أسى من الكائن الحي فحسب . وهذا الآخير أسي من الكائن بلاحياة . بان من كل هذا أن العالم المعقول مكون من فصائل ، وأن كل وفصيلة مؤلفة من الحدود الشلاثة التي أسلفناها وأنه بقدر ما تكثر والعمومية في الفصيلة تسمو على نظيراتها ، وأن الحد الغير المنقسم في كل فصيلة هو صاحب السيادة عليها وأن فوق هذه الفصائل جميعها يوجد

\_ 444

الجزء الثاني

(م ٢٢ ـ الفلسفة الاغريقية)

الواحد الأول الذى ليس ـ فيا أرى ـ إلا واحد أفلوطين أو خير. أفلاطون .

وتلى هذا الواحد الفصيلة الأولى وهى فصيلة الوحدات أو فصيلة الاكهة . وبعد هذه الفصيلة توجد فصيلة الموجود . وعلة سمو فصيلة الوحدات على فصيلة الموجود هى تفوقها عليها فى الصومية ، لأن كل موجود واحد ، وليس كل واحد موجودا . فالعدم مثلا واحد ، ولكنه ليس موجودا . وتلى فصيلة الموجود فصيلة الحياة ثم فصيلة العقل شم فصيلة النفس .

وعنده أن كل فصيلة جنس . ولهذا احتوت على جميع الانواع ، بل على جميع الحقائق ، فكأن كل واحدة منها عالم بأسره ، وإن كانت أنواع كل فصيلة وأفرادها متداخلة فى الفصائل الأخرى باعتبارات مختلفة . فسقراط مشلا فى فصيلة الموجود باعتباره موجودا ، وفى فصيلة الحياة باعتباره حيا . وفى فصيلة العقل باعتباره عاقلا . وفى فصيلة النفس من حيثية اشتماله على نفس وهكذا . ويترتب على ذلك أن يكون كل متحقق فى الفصيلة العليا فى الفصيلة العليا من المحسات متحققا فى الفصيلة العليا ولاعكس . وكل متحقق فى الفصيلة العليا والدنيا منها ولاعكس . ولكن المراد بالعليا والدنيا فى جانب المحسات هو عليا ودنيا المكان لا المكانة .

والعلة الوحيدة في وجود هذه الفصائل هي تعدد وظائف الواحد التي هي صنع الموجود ومنعه من التفرق وحفظه ما عداه ، وذلك لأنه من غير الممكن أن تؤدى هذه الوظائف أعالها إلا بعد تمثلها في الخارج

وقد اقتضى هذا التمثل أن يوجد ثلاثة أنواع من آلمة تتحقق فى كلل نوع منها وظيفة من الوظائف . ومجموعة هذه الأنواع الثلاثة هى فصيلة الوحدات التى تلى الواحد الأول مباشرة . فاذا أدت هذه الفصيلة علها فى الفصيلة التى تليها ، أفاضت عليها هذه الوظائف الثلاث ، فأصبحت هى الأخرى قادرة على التأثير فى الفصيلة التى بعدها وهكذا حتى الفصيلة الدنيا ففصيلة الآلمة أفاضت وظائف الصنع والمنع من النفرق والحاية على فصيلة الكئن . وهذه أفاضتها على فصيلة الحياة وهلم جرا .

وينبغى أن يعرف أنه فى كل فصيلة تتحقق خصائص جميع الفصائل الأخرى . فنى فصيلة الآلهة توجد الوحدة والكينونة والحياة والعقل والنفس . فيوجد الاله الواحد ويليه الآلهة المقولون ثم الآلهة العقلا ثم الآلهة المتجسدون وهكذا فى بقية الفصائل . فنتج من هذا أن كان فى كل فصيلة ما يكنى لطبائع أفرادها ، لأنه يرى أن أفراد كل فصيلة فى كل فصيلة ما يكنى لطبائع أفرادها ، لأنه يرى أن أفراد كل فصيلة لا تتصل بأفراد الفصيلة الأخرى . فعقل الفصيلة الرابعة مثلا لا يمكن أن يشاهد معقول الفصيلة الشانية . وهذا هو أحد الفروق الجوهرية بين يشاهد معقول الفصيلة الشانية . وهذا هو أحد الفروق الجوهرية بين لا يروكلوس » وأفلوطين الذي يرى أن كل أقنوم متصل بالأقانيم الأخرى . فالنفس مثلا عنده تستطيع أن تشاهد جميع العالم المعقول .

وعنده أن الخير عام فى الكون بسبب ما يشمله من نظام وانسجام أما الشر ، فليس منشأه الصورة ولا الهيولى ، وإنما منشؤه التباين الأساسى بين طبيعتيهما ، لأنه لاتوجد بينهما أية علاقة من علائق الانسجام .

وهو يرى أن العالم ثابت ثباتا تاما ولم يتحول فيه منذ الأزل عدم

الى وجود ، وأنه لاتوجد ظاهرة واحدة من ظواهر تتفق مع إمكان اللايجاد من العدم . وهو فى هذا يقول موجها نقده اللاذع الى المسيحيين: « باى باعث صمم الاله على الخلق بعد الخول والتعطل اللذين ظل فيهما منذ الأزل إلى زمن بدئه فى الخلق ؟ ألا نه رأى أن هذا هو الأفضل وفى هذه الحال إما أنه كان يجهل هذا الفضل أو كان يعلمه . فاذا كان يجهله فالجهل لا يتفق مع الألوهية . وإذا كان يعلمه فلماذا لم يبدأه قبل ذلك العهد ؟

#### ۳- داماسیوسی

لم يكلد پروكلوس » يموت حتى هوت مدرسته فى حضيض الخول والعقم و تعاقب على رياستها تلاميذ ضعفاء مثل : « مارينيوس » و « هيچياس » ولم تنهض إلا على يدى « داماسيوس » الذى ترأس عليها حوالى سنة ١٠٥ بعد المسيح ونفض عنها غبار الكسل والظلمة وظل حاملا لواء التفكير المنظم فيها حتى أغلقها الامبراطور « چوستنيان » مع جميع المدارس الفلسفية فى سنة ٢٠٥ واضطهد الفلاسفة وشرد المفكرين الأحرار حتى حملهم على الهجرة إلى بلاد فارس . وكان « داماسيوس » بين أولئك فآوى الى تلك المبلاد وأقام بها حتى هدأت العاصفة فعاد الى أتينا وظل بها حتى توفى فها . ولا يعرف الناريخ سنة موته بالضبط .

أما مؤلفاته فلم يبق منها إلا اثنان : أحدهما عنوانه : «ريبة وحل لمشكلة المبادىء الاولى » وثانيهما عنوانه : «حياة إيزيدور » وقد عرض فيه للايزيدور »، وهو أحد أنصار الأفلاطونية الحديثة الأتقياء .

بدأ « داماسيوس » آراءه بمعارضة « يروكلوس » فأبان أن الحواجز التي وضعها بين الفصائل فحال بها دون اتصالها لم يستقها من محاورة « پارمینید » کما زعم وأعلن أنه لا يصح القول بأن البدأ الاول هو الواحد المجرد عن جميع غواشي العالم المحس مع القول بتحديد وظائفه وبقصر نتأ بجها على توحيد الحقائق التكثرة وصرح بأن فوق الواحد يوجد ذلك الذي « لا يمكن التعبير عنه » بالأ لفاظ والغير القيابل للمحدودية بأي وجه كان، والفارق إلى درجة أنه لا يمكن وصفه بالمفارقة، لأن الفارقة لا تتحقق إلا بين كائنين تنعقد بينهما النسبة ، والنسبة هنا محالة . وإذاً ، فينبغى وضع هذا اللبدأ فوق كل شيء وخارج كل شيء، والاحتراس من وضع النظام أو التفاصيل بين نواحيه . إنه نوع من الحرية الكاملة والفارقة المطلقة وعدم الارتباط بأى جوهر كان والقدرة الغير المحددة. على حين أن علية الواحد محصره بسبب بيان وظائفه وارتباطه بمعلوله.

ول كن مع ذلك هل لم ينشأ عنه شيء من الموجودات أو نشأ عنه شيء في فان كان الأول فكيف ساغ أن يطلق عليه اسم المبدأ الأول فوإن كان الثاني كان ما صدر عنه هو « ما لا يعبر عنه » في كل كائن. وهذا الذي لا يعبر عنه ليس من الكائنات بدرجة واحدة ، بل كلما صعدنا الى الأكثر عموما ألفيناه أكثر وجودا . غير أن هذا أيضا يقودنا الى الأكثر عموما ألفيناه أكثر وجودا . غير أن هذا أيضا يقودنا الى التفاضل بين فصائل ما صدر عن هذا المبدأ . ونحن قد حظرنا نسبة التفاضل الى أية ناجية من نواحيه وإلى كل ما يفيض عنه ، وهذا خلف . وبناء على الى أية ناجية من نواحيه وإلى كل ما يفيض عنه ، وهذا خلف . وبناء على

هذا ، فليس أمامنا إلا القول بأنه لا يتصل من أية جهاته بأية حقيقة مما صدر عنه .

وكما تقد « داماسيوس » نظرية اتصال مالا يعبر عنه بالموجودات الاخرى عند أسلافه ، نقد كذلك قولهم بتألف الحقيقة الأولى الصادرة عن الواحد الاول من الوحدة والكثرة ، إذ أن هذه الحقيقة الصادرة عنه ما زالت وحدة ولم يتميز فيها شيء عن شيء ، لأن عناصرها ليست متمانزة ، وإنما مى مؤلفة من ثلاث حقائق ، لا يشوك تألفها منها الوحدة بحال ، بل لا تمتاز حالة الوحدة عن حالة تألفها منها . وهذه العناصر هي : الأول وهو الواحد الكل ، والثاني وهو الكل الواحد ، والثالث وهو مزيج منهما . وقد دعى الأول بالواحد ، لأنه واحد بذاته ، وبالكل لانه نشأ عنه الثانى ، ودعى الثانى بالكل ، لأنه كل بذاته ، وبالواحد لانه إنتاج الاول الواحد. أما الثالث فقد استمد من الأول الوحدة ، ومن الثاني الكلية وفى الحق : إن كل حد من هـذه الحدود ليس إلا مظهراً للحقيقـة الاولى نفسها .

وعنده أن العالم المحس ليس صورة للعالم العقلي كما قرر أفلوطين وإنما هو صورة لبعض نواحيه فحسب وهو عالم المثل .

أما انبثاق الحقائق عن مصدرها وعودة بعضها إلى هذا الصدر لمشاهدته فلا يمكن أن يكونا حقيقيين إلا بالنسبة الى الطبائع العقلية ولا يمكن أن يكونا وسيلة لايضاح جميع الحقائق.

هذا هو موجز تلك الآراء العميقة المستحدثة التي قال بها « داماسيوس » ولكن الزمن لسوء الحظ لم يمكنها من أن تؤتى ثمارها المرادة منها ، فخبا

نورها وهو على أتم ما يكون إشعاعا حين هوت المدارس الاغريقية تحت خربة ذلك الامبراطور المتعصب الذى سجل على نفسه بعمله عداءه لحرية الرأى واستقلال التفكير .

#### ع ـ سامېليشيوسی

ولد « سامپلیسیوس » فی « سیلیسی » بآسیا الصغری ، ولایعرف التاریخ عن حیاته أکثر من أنه کان أحد أولئك الذین هاجروا إلی بلاد فارس علی أثر إغلاق المدارس الفلسفیة فی أتینا ، وأنه کتب شروحا قیمة لکتب أرسطو ، فكان بذلك حلقة هامة من سلسلة الشراح الا رسطوطالیسیین ولکنه لم یبق من کتبه إلا شروحه لکتب : « القولات » و « الطبیعة » و « الساء » و « النفس » . وقد قرر الباحثون أن هذه الؤلفات تمتاز بغزارة العلومات التی تحتویها عن آراء الفلاسفة الذین عرضت لهم فضلا عن أهیتها العلمیة .

كتب « سامپليسيوس » إلى جانب شروحه لكتب أرسطو شرحا . لأحد كتب « إيبيكتيت » الأخلاقية فكان بمثابة عرض واف لفلسفة ...مذهبية محددة.

# الاسكندربويه في نظر العدب

عرض الشهرستانى فى كتابه لمشاهير فلاسفة الاسكندرية فتناول أفلوطين وفرفريوس وپروكلوس والاسكندر الأفروديزى وتيميستيوس ، فأبان آراءهم فى وحدة البارى وكماله ومسألة علمه بسواه وفى صدور العالم

عن مبدئه ثم فى أزلية نوعه وقبول أشخاصه للكون والفساد ثم فى الهيولى والصورة وغير ذلك فذكر أن أفلوطين شبه الهيولى بالأم والصورة بالأب ووصف الأولى بالفقر والرعونة والثانية بالجود والفيض فقال: « إن أمك روم ، ولكنها فقيرة رعناء ، وإن أباك لحدث ، لكنه جواد مقدر » ثم علق الشهرستانى على هذه العبارة بقوله: « يعنى بالأم الهيولى وبالأب الصورة ، وبالروم انقيادها ، وبالفقر احتياجها إلى الصورة ، وبالرعونة قلة ثباتها على ماتحصل عليه ، وأما حداثة الصورة أى هى مشرقة لكن بملابسة الهيولى . وأما جودها أى أن النقص لا يعتريها من قبل لكن بملابسة الهيولى . وأما جودها أى أن النقص لا يعتريها من قبل ذاتها فانها جواد لكن من قبل الهيولى فانها إنما تقبل على تقدير .

هذا مافسر به رمزه ولغزه ، وحمل الأم على الهيولى صحيح مطابق المعنى وليس حمل الأب على الصورة بذلك الوضوح ، بل حملها على العقل الفعال الجواد الواهب للصور وعلى قدر استعدادات القوابل أظهر» هـ ذا الرمز الذى نقله الشهرستانى عن أفلوطين صحيح ، إذ هو يوضح مذهب الحقيق فى الهيولى والصورة . لأنه وصف الأولى بالفقر والعجز ، والثانية بالشرف والجود مع عدم الاستقرار .

وليس ما كتبه الشهرستانى عن فرفريوس والاسكندر الأفروديزى وتيميستيوس بأقل قيمة مما كتبه عن أفلوطين . ولعل السبب فى إجادته الكتابة عن هؤلاء الحكماء هو أن شروحهم لمؤلفات أرسطو وتعليقاتهم على نظرياته بما يوافقها أو يخالفها كانت كلها أو الشيء الدكثير منها بين يديه فاستطاع أن يعرف منها مثلا أن الاسكندر الأفروديزى وفرفريوس ويروكاوس متفقون مع أرسطو فى أزلية العالم وأن الأخير

منهم آنى فى هذه النظرية بشبه رد عليها الشهرستاني فى كتاب أفرده. لذلك وأن پروكلوس خالف أرسطو في مسألة علم الله بالعالم ، وأن تيميستيوس قال بثلاثة مبادى : الهيولي والصورة والعدم . فحالف بذلك أرسطو ومن سبقوه من حكاء الاغريق القائلين بأن العدم لايصلح لأن يكون مبدأً للوجود ، وأن الاسكندر الأفروديزي خالف أرسطو مخالفة صريحة في نظرية علم البارى ، إذ جزم بأنه يعلم جميع ما فى الكون من كليات وجزئيات وبأنه قال بأن لكل كوكب نفسا شخصية وطبعاً خاصاً ، وأن هذه النفس هي منشأ تحركه ، لأنه لايقبـل التحريك من غيره ، وأن فرفريوس صرح بخطأ كل من فهم أن أفلاطون قال بحدوث العالم حدوثا زمانيا وجزم بأنه لم يقل إلا بحدوثه من جهة علته (١) . وهذا التصريح هو نتيجة موجزة لذلك الجــدل العنيف الذي اشــتعل أواره في العصر الاسكندرى بين أنصار فكرة أزليـة العالم وأنصار فكرة حدوثه ، والذى كان قد بدأ منذ زمن طويل بين أرسطو وتلاميــذ الأ كادعى الأولين وأشرنا إليه في الجزء الأول من هذا الكتاب.

هذه لمحة وجيرة مما كتبه الشهرستاني عن فلاسفة الاسكندرية والذي لا يسعنا إلا أن نثني عليه من أجله أطيب الثناء .

۱ ـ انظر صفحة ۱ ٤٧ من الجزء التالث ومن صفحة ۲ الى صفحة ۱ من الجزء الرابع في كتاب الشهرستاني

# نهاية الفلسف الاغريقية

قضى الأمر الذى أصدره « چوستنيان » فى سنة ٥٦٩ باغلاق المدارس الفلسفية على دراسة الفلسفة فى أتينا بطريقة علنية قضاء مبرما ، ولكنه لم يقو على إطفاء نور الأفلاطونية الحديثة فظل يسطع فى ييئات الخاصة المتازين ثلاثة أعوام ارتحل الفلاسفة بعدها فى سنة ٣٣٥ إلى فارس حيث لجأوا إلى كنف «كسرى أنو شروان » وكان من أجل العلماء الفكرين فى عصره ، فأكرم رفدهم وقربهم من مجلسه ، ومنحهم أكبر نصيب ممكن من حرية التفكير . وفى سنة ٥٣٥ عقد معاهدة مع نصيب ممكن من حرية التفكير . وفى سنة ٥٣٥ عقد معاهدة مع « چوستنيان » اشترط فيها أن تباح حرية الرأى لجميع الفكرين ، وأن يمتح الفلاسفة حقوقهم الطبيعية فى القول والاعتقاد .

وعلى أثر هذا الحلف عاد الفلاسفة إلى الأمبراطورية الرومانية ، ولكنهم فضلوا الاقامة في الاسكندرية وأخذوا يوالون فيها بحوثهم وإنتاجهم ولكننا لم نعثر على شيء من هذه المنتجات في الحسين سنة الأولى التي تلت استقرارهم في الاسكندرية . وأول ما حفظه لنا التاريخ بعد هذه الحسين سنة هو : شروح لـ « جورچياس » أو « ألسيبياد » و فيليب » من محاورات أفلاطون كتبها أحد شراح ذلك العصر ، ويدعى « أولامپيودور » الأصغر ، ولكنها كتب ليست ذات قيمة عظيمة من الناحية الفلسفية ."

لم يكد القرن السادس ينتهى حتى انتهت بانتهائه الأفلاطونية الحديثة بل الفلسفة الاغريقية كلها . والسبب فى ذلك هو طغيان تيار السسيحية الجارف الذي كان قد بلغ في ذلك العهد حداً يستحيل معه أن يسود العالم الاغريق شيء آخر غيره ، فلم يكن في وسع الفلسفة إلا أن تنحني أمام هذا الطغيان فتقترف إثم التأول المتكلف ، لتصحح مواقف المسيحية التي لايستسيغها العقل أو لتعلن أن مهمتها هي شرح أسرار الكون بما للايتنافي مع الوحى .

وبهذا التكلف الذي اضطرت إليه الفلسفة ، لتعيش في ظل سلطان الديانة المستبدة استطاعت الأفلاطونية الحديثة أن تتغلغل في تلك الديانة بتعاليم كا حدث ذلك على يدى يحيى النحوى الذي لم يمنعه تتلذه لهذا اللذهب من أن يكون مسيحياً وفياً لدينه إلى حد أن كتب شروحا اللأفلاطونية الحديثة حسب وجهة نظر المسيحية .

وعلى هذا النسق نفسه سار كثيرون من اللفكرين المسيحيين مثل يوحنا الدمشق الذي عاش في القرن الثامن والذي أول أهم الآراء الفلسفية بما يتفق مع المسيحية في كتابه الضخم القيم الذي عنوانه: « منبع المعرفة » وقد تمكن يوحنا الدمشقى بمجهوده هذا من الاجهاز على البقية الباقية من أوجه الخلاف بين الأفلاطونية الحديثة والمسيحية .

وهنا انقضى عهد الفلسفة الحرة وخلفه عهد الجدل الديني المعروف في تاريخ الفكر باسم: « البيزانتية الدينية » . ولهذا السبب دعيت العصور التالية لذلك العصر بعصور السكوت .

ظلت الفلسفة الهيلينية سجينة يدثرها الاهمال والنسيان والظلم وألجهل إلى أن أتت النهضة الاسلامية فبعثها من مرقدها وأنارت بها حنادس القرون الوسطى إنارة لها الفضل الأعظم فى النهضة الأوبية الحديثة التى لمع فيها بريقها لمعانا أخذ بالبصائر والعقول أخذا سنفصله فى الحلقات التالية من هذه السلسلة .

## خاعة

الآن وقد أتينا على آخر حلقة من سلسلة الفلسفة الاغريقية ينبغي. لنا أن نعود بك هنيهة إلى العصر الذي بدأنا منه فنعيد إلى ذاكرتك صورة مصغرة من المنظر العام لتلك الفلسفة فنلقي نظرة عاجلة على نشأة الفكر الحر في « إيونيا » ثم شبابه في « إيليا » ثم نضوجه في « أتينا » ثم كهولته في روما والاسكندرية ثم شيخوخته وانطفاء لمعانه في هذه المدينة الأخيرة ردحا من الزمن إلى أن يئون أوان انتعاشه من جديد .

بهذه النظرة السريعة نشاهد كيف كانت الفلسفة في طفولها تقصر بحوثها على الطبيعة فحسب فلا تعنى إلا بالمادة وحدها . فتشرح كل مظاهر المكون بوساطة العناصر ثم لم تلبث أن لفت نظرها شيئان متعارضان في المكون ، أحدها مشاهدة الصيرورة التي لاتنقطع ، وثانيهما الشعور بأن في كل كائن شيئا ثابتا ، فآمن « هيراكليت » بسيادة الظاهرة الأولى ، واقتنع الايليائيون بثبوت الحقيقة الثانية وحدها . فاتسع الخلاف بين الفريقين وظل لهيبه مستعراً بينهما حتى قامت المدرسة الذرية بالتوفيق فقررت أن كلا الرأيين حق ، إذ أن الصيرورة الدائمة متحققة في الاجسام المكبيرة المحسة ، وأن الثبات الشامل متحقق في الذر الذي لايتغير ألبتة . وبهذا تكون هناك حقيقتان : إحداهما واقعة تحت الحس ، وهي في صيرورة مستمرة . وثانيتهما غير محسة ، وهي ثابتة دائما .

وقد نشأ عن هذه الفكرة بعد ذلك التوفيق أن عمت فكرة «الميكانيكية» التي لم تلبث أن ارتقت إلى « النوس » أو العقل المدبر الذي قال به

« أَناجِزاجِور » . وعلى أثر ذلك تمردت بعض العقول وأعلنت ريبتهـــا خيما وصل اليـه الفلاسفة السابقون من نتائج فنشأت السفسطة التي جحدت الحقيقة المطلقة ونزعت الثقة من التفكير البشرى . وهنا ثار العقلِ لكرامته وأحس بأن في وسط الريبة تأكداً وبأنه لا يحصل عليــه إلا إذا انشغل جنفسه وصرف النظر عن كل ماعداه ، فهب سقراط يؤسس فلسفته على تلك الحكمة الشهيرة : « إعرف نفسـك بنفسك » ويقصر بحوثه على الانسان وحده ، فيدرس نفسه وأخلاقه .

غير أن فكرة العقل المدبر لم تنطفئ ، بل بالمبكس زاد سطوعها وأخذت تسمو حتى بلغت الأوج في عهد أفلاطون الذي عني بدراسة الوحدة والكثرة ثم وضع الواحد المعقول فوق الكثرة المحسة وأخضعها له فى الكينونة والحركة والدعومة ، فصعد بالفلسفة إلى أسمى ما يطمح هاليه فيها .

وفي هذا العصر الذي لم يكن في مكنة الفكر البشرى أن يصعد إلى آعلى مما صعدت اليه العقلية الاغريقية فيه ظهرت – كما يقول الأســتاذ « كروازيه » — تلك العبقرية القديرة على معرفة كل شيء وفهم كل شيء وتنظيم كل شيء لتستنبط أكثر ما يمكن استنباطه من هذه الابتداعات الاخاذة التي سبقتها ، ولنضيف إليه من منتحاتها الخاصة ماهو قمين بأن يجعله كافيا لتربية الأجيال المقبلة . تلك هي عبقرية أرسطو الذي إليــه يرجع الفضل في وضع الفلسفة الاغريقية في المناهج العلمية الدقيقة.

تضافرت بعد عصر أرسطو العوامل السياسية والاجتماعية المختلفة حوسيادة الدوافع النفعية ونقص الـكفايات على إضعاف الروح الميتافنزيكية والاشتغال بالبحث عن سعادة الانسان وعن الوسائل المحققة لها ، فظهرت المدارس الثلاث: الرواقية والايبيكورية والارتيابية ، وسلكت كل واحدة منها إلى تحقيق هذه السعادة سبيلا تختلف عن سبيلي المدرستين الأخريين، فسادت العصر روح غريبة هي أدنى بكثير من روح العصر السابق مم فكان ذلك أشبه شيء برد فعل للسمو الميتافيزيكي الذي كان قد بلغ غايته عند أفلاطون .

ولكن هذه المادية الطارئة لم تحقق السعادة المنشودة ، فلم تلبث. النفوس أن ملتها وأخذت تبحث عما يحقق لها الهدوء الداخلي فلم تجد أفضل من الاستهانة بالظواهر والاقتصار على التأمل في عالم اللكوت. والانغاس في الغيبوبة والتفاني في الواحد الأول الذي هو ألف كل شيء وياؤه كما حدث لأفلوطين الذي اليه انتهت الفلسفة الاغريقية والذي باختفاء مدرسته خبا آخر شعاع من نورها وظل خابيا حتى سطعت أنوار النهضة الاسلامية في بغداد ثم في الأندلس ، فأفاضت من أنوارها على أوروبا ، وكانت إذ ذاك مظلمة الجنبات فاستيقظت من سباتها وأنتجت هذه. المنتجات المعجزة في العلم والفن والفلسفة .

من كل هذا يتضح أن العالم الحديث مدين بكل ما هو يتباهى به الآن للعبقرية الاغريقية التى – كما يقول الاستاذ ريتو – واجهت جميع النظريات والأسانيد والمناهج ونقدتها بحرية رائعة ثم أنشأت في جميع نواحيها مالم يكد المحدثون يضيفون إليه شيئا يستحق الذكر . ولهذا ينبغي الرجوع إلى الفلسفة الاغريقية في كل شيء ما بقى على ظهر الأرض عالم أو فيلسوف .

# فهرست الموضوعات الفلسفة الهيلينية

|          | ·                                                                                                                                                                                    |
|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| لصفحة    | الموضوع                                                                                                                                                                              |
| •        | أرسطو                                                                                                                                                                                |
| ٥        | (١) حياته                                                                                                                                                                            |
|          | (ب) مؤلفاته :                                                                                                                                                                        |
| 1        | في المنطق ، في الطبيعة ، في ماوراء الطبيعة ، في الفلسفة العملية                                                                                                                      |
| 18       | (ج) تعريف الفلسفة وموضوءها وأقسامها :                                                                                                                                                |
|          | العلوم النظرية 6 العلوم العملية 6 العلوم الشعرية                                                                                                                                     |
| ۲.       | (د) المنطق                                                                                                                                                                           |
| •        | ١ ) الجدل . (٢ تحرير العبارة . (٣ القضية الحملية . (٤ الكايات الحمس                                                                                                                  |
| •        | ه ) العكس . (٦ المقولات . (٧ التناقض . (٨ القياس وأشكاله                                                                                                                             |
|          | ٩) البرهان. (١٠ الاستقراء.                                                                                                                                                           |
| <b>*</b> | (ه) الطبيعة                                                                                                                                                                          |
| •        | ١) الحركة . (٢ اللامتناهي . (٣ المكان . (٤ الحلاء . (• الزمان                                                                                                                        |
|          | ٦) العالم الاعلمي . (٧ العالم الادني . (٨ الـكون والفساد .                                                                                                                           |
| 71       | (و) ماوراء الطبيعة                                                                                                                                                                   |
| ميه      | <ul> <li>١) الجوهر. (٢ نقد الشكاك أوجاحدي الجوهر. (٣ نقد نظرية المثال الهيولي والصورة. (٥ العلل الاربع. (٦ الاله ، المحرك الاول ، نقيه التدبير الالهي ، نقد تلاميذه اياه.</li> </ul> |
| ۹.       | (ز) النفس و نظرية المعرفة                                                                                                                                                            |
| • •      | <ul> <li>١) القوة الغاذية . (٢ القوة الاحساسية . (٣ أهمية التجارب</li> </ul>                                                                                                         |

| سفحة | الموضوع الع                                                                                                    |
|------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱٠١  | (حَ) الأُخلاق.                                                                                                 |
|      | ر ١) عدم ثبات النظريات الاخلاقية . (٢ الخير هوالسمادة . (٣ الفضيلة                                             |
|      | أو نظرية الاوساط.                                                                                              |
| ۱•۸  | (ط) السياسة                                                                                                    |
|      | <ul> <li>١) رفعة السياسة على علم الاخلاق . (٢ الاستقلال الاقتصادى . (٣ أنظمة الحكم وأصلحها للدولة .</li> </ul> |
| 117  | (ى) أرسطو المزيف                                                                                               |
|      | ١) في الكتب الاسكندرية . «٢»في الكتب العربية ، معنى اسم أرسطو ،                                                |
|      | نسب ارسطو ونشأته ، سلوكه ونبوته ، مصیره بعدالموت ، رؤیا المأمون ، آراؤه الفلسفیة .                             |
| 147  | . ك ) مدرسة المشائين .                                                                                         |
|      | ۲ حیاة تیوفراست ومؤانا ته ۲ آراؤه                                                                              |
| 14.  | الفلسفة المستهلنة                                                                                              |
| 141  | نظرة عامة                                                                                                      |
| 140  | ميزات هذا العصر .                                                                                              |
| ۱۳۸  | ١٩ نغلسفة الا تبنية بعرأ رسطو                                                                                  |
| ١٣٩  | (١) المدرسة الرواقية الأولى                                                                                    |
|      | (١) تسمية هذه المدرسة ونشأتها .                                                                                |
| ۱٤١  | (ب) رعماؤها                                                                                                    |
|      | «١» زينون ، مؤلفاته . «٢» كليانت «٣» كريزيپ .                                                                  |
| 10+  | (ج) مصادر نا عن هذه المدرسة                                                                                    |
| 101  | (د) تعریف الفلسفة وموضوعها                                                                                     |
| 104  | (ه) المنطق                                                                                                     |

يخالموضوع الصفحة ( و ) الطبيعيات 194 ١) عناصر الحكون . ﴿٢) نوعاً الكائنات . الالميات. 13/ الآلمة الثانويون . 178 🗥 🔻 🔀 النفس المرابع المحلال ( الأخلاق . y k (ى) أثر الفلسفات القديمة في الرواقية 144 🔭 \_ الرواقية الوسطى • 140 1 1 12 1 5 (۱) يانيسيوس **》** ١) حباته . (٢ مؤلفاته . (٣ دعاية ، نيسيوس للمذهب الرواقي . اختلافاته مع زينون . ٠٠(ب) پوزي**د**ونيوس . ۱۸۰ ١) حياته . (٢ مؤلفاته م (٣ مذهبه . (١ مستحدثاته الاخلاقية والاجتماعية . (٥ آراؤه العلمية ٠ (ج) الرواقية في نظر العرب 114 ٣٠٠ - المدرسة الايبيكورية ۱۸٦ (١) شخصية إيبيكور ۱۸۷ ١) حياته . ٢) أخلاقه (ب) مصادرنا عن هذه المدرسة 119 K (ج) مذهبه . ١ ) أصوله الجوهرية وآ ثاره (٢ - تعريف الفلسفة - وموضوعها وأقسامها . ٣) المنطقيات، وسائل المعرفة ، الهوى ، الاحساس ، الشعور السلفي ، (م ٢٣ الفلسفة الاغريقية) الجزء الثاني \_ 404 \_

الصفحة الموضوع التأمل الذهني. (مرالطبيعيات ، حركة الذرات. فرو الالهيات. فرر النفس. الأمل الاخلاق. (مراطبيعيات ، حركة الذرات. الاخلاق. (٨ تأثر الاببيكورية بما قبلها من المدارس. ع – المدرسة الپيرونية ~4 + 9 (۱) حياة پيرون -41. (ب) مذهبه . "411 ١) أساساه الجوهريان ، المبدأ الاول ، المبدأ الناني (٢ نظرية المرفة ٣) النتائج العملية لمذهب يبرون ه — أريستون . 4417 ( ا ) حياته وفلسفته النظرية . , D . (ب) الأخلاق عنده . ٦ – الأكاديمي الحديثة ~419 (۱) أرسىزىلاس "**4**4. ١) حياته وأخلاقه . (٢ مذهبه (٣ النتائج العملية لمذهبه (ب) کارنیاد 444h ١) حياته ٢) • ذهبه الفلسة: في روما ~**4**4+ ۱ — سیسرون THH (۱) حياته . )) (ب) مؤلفاته. :Y45 ( ج) فلسفته -740 ١) آراؤه النظر بة (٢ الاخلاق عنده

\_ 40 £ \_

| المنحة       | الموضوع .                                               |
|--------------|---------------------------------------------------------|
| 447          | ◄ – الايبيكورية في روما                                 |
| <b>)</b>     | (۱) لوكريس.                                             |
|              | ١) حياته ومنتجاته . ٢ ) آراؤه الفلسفية .                |
| 137          | (ب) فیلودیم الجاداری                                    |
|              | حیا ته ومنتجا ته و آ راؤه                               |
| 454          | ٣ – الرواقية الحديثة                                    |
| **           | (۱) سینیك                                               |
|              | ١) حياته . ٢) مؤلفاته (٣ آراؤه النظرية (٤ آراؤه العملية |
| <b>4</b> £A  | (ب) ایپیکنتیت.                                          |
|              | ١) حياته ومنتجاته . (٢ آراؤه                            |
| <b>40+</b>   | ( ج) مارك أوريل                                         |
|              | ١) حيانه (٢ منتجانه (٣ آراؤه النظرية (٤ الاخلاق عنده    |
| <b>4</b> 07  | ( د ) أثر الرواقية فى تشريع روما                        |
| <b>۲</b> ٦•  | الفلسقة الاسكنررية                                      |
| <b>/</b> 74  | <b>١</b> تطور الارتيابية                                |
| <b>۲</b> ٦٤  | (۱) مذهب إينيزيديم                                      |
| <b>/</b> ٦٧  | (ب) مذهب اجريها                                         |
| <b>(</b> ٦٨  | (ج مذہب سیکستوس امپیریکوس                               |
| <b>′</b> ∀•  | 🔻 — نهضة الفيثاغورية                                    |
| <b>»</b>     | (۱) مودیر اتوس الجادیزی                                 |
| ' <b>Y Y</b> | (ب) سيكستوس الأب                                        |
|              | - " \./                                                 |

- 400 -

اللوضوع الصفحة ( ج) أيولونيوس التياني **)** ( د ) نیکوما کوس 204 ٣ — نهضة الأفلاطونية 275 (1) فيلون الاسكندرى 440 ١) حياته ٢) مؤلفاته ، من القسم الاول ، الطائفة الاولى من القسم الثاني الطائفة الثانية (٣ مذهبه ٤ منهجه المجازي ٤ ماوراء الطبيعة ٤ الاخلاق عنده (ب) يلوتارك . **۲۸۰** ١) حياته (٢ مؤلفاته ، المكتب الفلسفية ١٤ لكتب الدينية ١ الكتب الاخلاقية ٣) مذهبه 6 أراؤه النظرية . ( ج) أفلاطونيو القرن الثاني . 700 ١ \_ « جا يبوس » و « أ پو ليـه » و « أ لبينوس » ۳ \_ «سیلس ٤ \_ نومینیوس الا هامی ٤ - نهضة الارسطوطاليسية 49. ا) آراء مختلفة 491 (ب) الاسكندر الأفرودىزى 494 ١ ) حيانه ومؤلفاته ٢) آراؤه (ج) تيميستيوس 490 · ١ \_ حياته ٢ \_ مؤلفاته الأفلاطونية الحديثة 244 (١) أفلوطين 499 ١ \_ حياة أ فلوطين ٢ مؤلفاته ٣ \_ ما بعد الطبيعة ٤ المبدآن الاساسيان نظرية

١ حياة أعلوطين ٢ مؤلفاته ٣ ما بعد الطبيعة ٤ المبد ا ف الاساسيان نظرية الاقانيم الثلاثة الانفوم الاولى الاقنوم الثانى أو الحقيقة الثانية أو العقل ٤ الاقنوم الثالث أو الحقيقة الرابعة أو المالم أو الحقيقة الرابعة أو المالم الحس • ما الاله مد ٦ ما الدين العملي ٧ ما الاخلاق المالم الحس • ما الاله مد ٢ ما الدين العملي ٧ ما الاخلاق المالم الحس • ما الله مد ١ ما الدين العملي ٧ ما الاخلاق المالم الحس • ما الله مد ١ ما الدين العملي ٧ ما الاخلاق المالم المحلي ١ ما الدين العملي ١ ما الاخلاق المالم الحس • ما الله مد ١ ما الدين العملي ١ ما الاخلاق المالم ا

444

447

(ب) فرفريوس

١» حياته ٢» مؤلفاته ٤ في الفلسفة ٤ في النقد ٤ في التاريخ ٣ » فرفريوس
 كتاميذ لا فلوطين ٤ » قرفريوس كشارح لارسطو

(ج) الفرع السورى أو چامبليك

١ \_ مياته . ٢ \_ مؤلفاته ٣ \_ آراؤه

( د ) الفرع الأتيني .

١ ـ زعماؤه الاولون من ٢ ـ هروكاوس . حياته ، مؤلفاته ، ما بعد الطبيمة

٣ ـ داماسيوس . آراۋه ٤ ـ سامپليسيوش

الاسكندريون عند العرب

نهاية الفلسفة الاغريقية . بهاية الفلسفة الاغريقية .

خاتمة خاتمة

## صفحة الأخطاء المطبعية

| سطو          | صفحة       | صواب                     | خطأ            |
|--------------|------------|--------------------------|----------------|
| ۲            | \0         | والتى                    | و الذي         |
| 11           | 14         | هو                       | هذا            |
| 10           | 40         | وتفصيل                   | و تفيصل        |
| 77           | 41         | ولاير تفعان              | لاير تفعان     |
| 19           | 44         | فی محاور اتهم            | فی محاولاتهم   |
| ٤            | **         | ولابانة                  | ولابلة         |
| ۲            | ٤١         | الغير                    | النير          |
| <b>. . .</b> | ٤٢         | طفل                      | عقل            |
| ۲            | ٤٢         | قامته                    | غايته          |
| ٩            | <b>£ £</b> | منذاتهالتعودإلىذاتهاأيضا | من ذاتها أيضا  |
| 4            | 09         | فلك القمر                | تلك القمر      |
| 18           | <b>YY</b>  | هو لهما                  | حولها          |
| 19           | <b>~</b>   | التمثال                  | المثال         |
| ٣            | ٨٨         | ade                      | عمله           |
| ٣            | 189        | قام                      | أقام           |
| ۲.           | 144        | فطوى                     | فكرى           |
| 1            | ١٨٩        | مراتب                    | موات           |
| ۲            | 137        | البشر                    | الشر           |
| 18           | 475        | المدرستين                | الأمبراطوريتين |
| 1            | 444        | أتيكوس                   | أثيلوس         |
| ŧ            | 498        | بفصل                     | بفضل           |
| 11           | 799        | 754                      | سنة ٢٣         |

- Commentaire du Parménide. tra-**Proclus** duction Chaignet, 1900-1902. Paris — Essai sur la Métaphysique d'Aristote F. Ravaisson 2 vol., Paris 1836. — Essai sur le Stoïcisme, Paris 1856. Renan - Marc-Auréle, Paris. — Les grands courants de la pensée A. Rivand antique, Paris 1932. - La pensée grecque et les origines: L. Robin de l'esprit scientifique, Paris 1923. G. Rodier - Etudes de Philosophie grecque : Aristote, les Stoïciens. Plotin, Paris 1926. - Le philosophe Damascius, Paris E. Ruelle 1861. - Edition Mutschmann, Bibliot. Teub-Sextus Empéricus ner Leipzig 1916 — 1918. J. Simon - Histoire de l'école d'Alexandrie 2 vol., Paris 1843—1845. C. Thurot - Etudes sur Aristote Paris 1861. E. Vacherot — Histoire critique de l'école d'Alexandrie 3 vol. Paris 1846--1851. Zeller - Die Philosophie der Greichen, 3ème et 4ème parties, 4e édition. 1903 et 1909. مصادر عربية عنوان الكتاب اسم المؤلف علم الأخلاق إلى نيقوماخوس \_ علم الطبيعة \_ الكون والفساد اً رسطو ترجمة الأستاذ لطني السيد باشا الملل والنحل الشهرستاني تاريخ الحكاء القفطي تاريخ المذاهب الفلسفية (مخطوط) الاستاذسا نتلانا

الدكتور على العنابى

مذكرات في الفلسفة

| Diogéne Laèrce                                                                                                                                                                                                                   | - Vie des Philosophes, Biliothèque                                |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                  | Didot Paris.                                                      |
| Epicure                                                                                                                                                                                                                          | <ul> <li>Doctrines et Maximes traduites</li> </ul>                |
| · •                                                                                                                                                                                                                              | par M. Solovine, Paris 1925.                                      |
| <b>E</b> picurea                                                                                                                                                                                                                 | - Edition Hermann Usener (intro-                                  |
| •                                                                                                                                                                                                                                | duction, trois Lettres d'après Dio-                               |
|                                                                                                                                                                                                                                  | géne Laèrce et Fragments), Leipzig                                |
|                                                                                                                                                                                                                                  | 1887.                                                             |
| <b>E</b> unape                                                                                                                                                                                                                   | - Vie des Philosophes, Bibliot. Didot,                            |
| •                                                                                                                                                                                                                                | Paris.                                                            |
| Eusébe                                                                                                                                                                                                                           | - Préparation à l'Evangile, bibliot,                              |
| •                                                                                                                                                                                                                                | Teubner, Leipzig 1867 — 1871:                                     |
| Gomperz                                                                                                                                                                                                                          | - Les Penseurs de la Grèce, traduit                               |
| -                                                                                                                                                                                                                                | par Raymond, 3 vol. Paris 1908—                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                  | 1909.                                                             |
| <b>E</b> . Guimet                                                                                                                                                                                                                | — Plutarque et l'Egypte, Paris 1898.                              |
| M. Guyau                                                                                                                                                                                                                         | <ul> <li>La Morale d'Epicure – 2éme</li> </ul>                    |
| ν.                                                                                                                                                                                                                               | édition, Paris 1881                                               |
| P Janet et G. Séaille                                                                                                                                                                                                            | s — Histoire de la Philosophie — nou-                             |
| · •                                                                                                                                                                                                                              | velle édition, Paris 1932                                         |
| E. Joyau                                                                                                                                                                                                                         | - Epicure, Paris 1910:                                            |
| O. Hamelin                                                                                                                                                                                                                       | - Le système d'Aristote publié par                                |
|                                                                                                                                                                                                                                  | L. Robin, Paris 1920.                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                  | — Sur la logique des Stoïciens, dans                              |
| T ala                                                                                                                                                                                                                            | Année philosophique, Paris 1912.                                  |
| Lalo                                                                                                                                                                                                                             | - Aristote, Paris 1923.                                           |
| _Lucrèce                                                                                                                                                                                                                         | — texte et traduction Ernout, 2 vol.,                             |
|                                                                                                                                                                                                                                  | coll. G. Budé, Paris 1920.                                        |
| Cl. Piat                                                                                                                                                                                                                         | - Aristote, Paris 1903.                                           |
| Plotin                                                                                                                                                                                                                           | — Ennéades (avec vie de Plotin de                                 |
| (Ci.                                                                                                                                                                                                                             | Porphyre) édit. et trad. par E. Bréhier, collection G. Budé Paris |
| en de la companya de<br>La companya de la co | 1924 — 1931.                                                      |
| Plutarque                                                                                                                                                                                                                        | — Œuvres morales — traduction                                     |
| W.C. was                                                                                                                                                                                                                         | Bétolaud Paris 1870.                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                  | WT+                                                               |

### BIBLIOGRAPHIE

|                               | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|-------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Aristote  J. Bidez  B Bréhier | <ul> <li>Ceuvres complètes par Barthélémy St Hilaire, 35 vol Paris 1837 - 1892.</li> <li>traductions partielles — Métaphysique, 3 vol. par Colle, 1912-1922</li> <li>Paris — De l'Ame, par Rodier, 1900, Paris — Physique de I à IV par Carteron, 1926, Paris — Politique par Thurot, 1824, Paris et par Cougny, Paris 1876.</li> <li>Vie de Porphyre, Gand 1913.</li> <li>Histoire de la Philosophie, tome 1. Paris 1931</li> </ul> |
|                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                               | - Chrysippe, Paris, 1910.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                               | <ul> <li>Les idées philosophiques et reli-<br/>gieuses de Philon d'Alexandrie,<br/>Paris 1924.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                               | La philosophie de Plotin dans                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                               | Revue des cours et conférences,<br>Paris 1922.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| V. Brochard                   | - Pyrrhon et le scepticisme primitif                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                               | dans Revue philosophique, Paris mai 1885.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                               | - Les sceptiques grecs, Paris 1923.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| •                             | 2em cédition.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Ciceron.                      | — Premiers Académiques — Derniers                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                               | Académiques.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| T. Collardeau                 | - Etude sur Epictète, Paris 1903.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| A. et. M. Croiset             | - Histoire de la littérature grecque,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                               | 5 vol., Paris 1895 – 1928.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| V. Delbos                     | — Figures et doctrines de philosophes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                               | (Lucrèce, Marc-Auréle), Paris 1918.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

# ترجمة المصادر الأوروبية

عنوان الكتاب اسم اللؤلف موضع وتاريخ الطبع أرسطو مجموعـة كاملة من مؤلفاته ، عددها خمسـة وثلاثون مجلدا ترجمة الأستاذ «سانت\_هلير» ياريس سنتي ١٨٣٧ 1197 , ترجمات جزئيــة : ما وراء الطبيعة فى ثلاثة باريسسنتى ١٩١٢ محلدات ترجمة « كول » باریس سنة ۱۹۰۰ « رسالة النفس » ترجمة « رودىيه » الطبيعة في ٤ مجلدات ترجمة «كارترون » باریس سنة ۱۹۲۶ باریس سنة ۱۸۲۶ « السياسة » ترجمة ا تورو » و ترجمة «كونييه » باریس سنة ۱۸۷۲ · التاسوعاتمع حياة «أفلوطين، لفرفرىوس أفلوطين ترجمه الأستاذ « بريهييه <sup>»</sup>و نشره في مجموعة « جيوم بوديه» باریس سنتی۱۹۲۶ 1981 , أوزيب « التحضير للانجيل» نشر في مجموعة «تو بنير» ليبزيج سنتي١٨٦٧ ۱۸۷۱ و أوناب « حياة الفلاسفة » نشر فى مجموعة ديدو » باريس « نشره هیرمان أوزنیر » ( ویحتوی علی إيبيكور مقدمة وثلاث رسائل لايبيكور وبعض شذرات ) ليزيج سنة ١٨٨٧ مذهب وحكم – ترجمه « سولوڤين ، باريس سنة ١٩٢٥ « پيرون والأرتيابية الأولية » نشر في **ف . بر**وشار عدد مايو من المجلة الفلسفية . باریس سنة ۱۸۸۵

عنوان الكتاب المسم المؤلف موضع وتاريخ الطبع ف . بروشار « الارتيابيون الاغريق » . « سنة ۱۹۲۳ » « تاريخ الفلسفة » ( الجزء الأول ) . باريس سنة ١٩٣١ ۱. بریهیه « کویزیپ » باریس سنة ۱۹۱۰ « أَفَكَارُ فَيَلُونَ الاسكندري الفلسفية والدينية باريس سنة ١٩٢٤ **》**, « فلسفة أفلوطين » ( نشر فى مجلة الدروس والمحاضرات باریس سنة ۱۹۲۲ « حیاة فرفریوس » چ ، بیدىز حانسنة ١٩١٣ « شرح پارمینید » ترجمه « شینییه » باریسسنتی ۱۹۰۰ يروكلوس 19+Y » كتب اخلاقية ترجمة « بيتولو » يلوتارك « سنة ۱۸۷ » « أرسطو » ك . پيا « سنة ١٩٠٣ » « دراسات على أرسطو » « سنة ۱۸۲۱ ت . تورو « مفكرو الاغريق » ترجمة « ريمون» « سنتی ۱۹۰۸ حومبيرز و۹۰۹ « پلوتارك ومصر » جيميه « سنة ۱۸۹۸ « أخلاق إيبيكور » طبعة ثانية « سنة ۱۸۸۱ » م . جويوه پ.جانیهوچ. سیای « تاریخ الفلسفة » سنة ١٩٣٢ « إيبيكور » « سنة ١٩١٠ ُ چو يو « صور ومذاهب الفلاسفة » : « لوكريسي » ف . دلبوس مارك أوريل. « سنة ١٩١٨ » ديو چين⁄لا إرس « حياة الفلاسفة » مجموعة « ديدو » . ف. راڤيسون «محاولة علىما بعدالطبيعة لأرسطو» (مجلدان) - « سنة ١٨٣٦ -« محاولة على الرواقية » « سنة ١٨٥٦ »

عنوان الكتاب موضع وتاريخ الطبع اسم المؤلف « الفكرة الاغريقية وأصول الروح العاسية، برلين سنة ١٩٣٣ ل . روبان « دراسات الفلسفة الاغريقية : أرسطو ، ا ، ج . رودييه الرواقيون ، أفلوطين . باریس سنه ۱۹۲۸ « الفیلسوف داماسیوس » ا سنة ١٨٦١ ا دوييل « التيارات العظمي للفكرة القديمة » يراقع ريثو « سنة ۱۹۳۲ » « مارك أوريل » « فلسفة الاغريق » ( الجزءان الثالث والرابع طبعة رابعة « سنتى ١٩٠٣ و ۹۰۹ سَيَكَسَّنُوسَ أَمْهِيرِ بَكُوسَ « مجموعة توبنير » لینزیح سنتی۱۹۱۲ و ۱۹۱۸ « تاریخ مدوست المحمد (مجلدان) باریسسنی ۱۸۶۳ أَوْ ج . سيمون و ۱۸٤٥ ﴿ عَلَيْ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الل ( ثلاثة مجلدات) باريس سنتي ٦٨٤ِ 1401, «كروازيه» \_ تاريخ الأدب الاغريقي فی خمسة مجلدات باریکسنتی۱۸۹۰ 1944 , ت . كولاردو « دراسة على ايبيكتيت » سنة ١٩٠٣ الالو السلو » (أرسطو » سنة ١٩٢٣ لو کو بس « ترجمة إيرنو » مجموعة « جيوم بوديه » سنة ١٩٢٠ 🕟 رة أ. هاملان ..... « مذهب أرسطو ». نشره « روبان » سنة ١٩٢٠ « على منطق الرواقيين » نشر في السنة الفلخفية سنة ١٩١٢ س المنتق - ۳۲۶ - سالم - ۳۲۶ - سالم المنتقال الم